
1

PROGRAMAS DE ARTES PLÁSTICAS 1993 y 2005

Análisis comparativo
Nota introductoria:
En la definición de mi jornada de trabajo del año 2019, me comprometí a realizar algunos materiales
que pudieran servir de insumo a la reflexión sobre una posible reforma curricular en la escuela de
Artes Plásticas. He estado trabajando en ello y, aunque no los considero terminados, creo que es
tiempo de hacer públicos sus avances para la comunidad concernida: docentes y estudiantes.
Así pues, los presento con la salvedad de que están en borrador y son elementos para un debate, no
verdades o conceptos cerrados.

Miguel Huertas

PROGRAMAS DE ARTES PLÁSTICAS 1993 y 2005

Análisis comparativo

Este documento tiene el propósito de aportar argumentos para el debate sobre el
estado actual del programa curricular de Artes Plásticas y sus posibles reformas. En
este sentido, no pretende dictaminar o adelantar conclusiones, que deben ser
tomadas por la comunidad; sin embargo, no renuncia a una postura crítica, que se
describe sin intentar confundirla con los hechos concretos. De otro lado, sí presenta
una propuesta conceptual y política: es importante revisar el pasado a corto,
mediano y largo plazo para comprender mejor las tensiones que atraviesan el
presente.

Breves antecedentes

El actual programa data de la reforma académica de 2009, desarrollada durante las
rectorías Palacios, Fayad yWasserman; esta accidentada reforma inició en 2005, fue
muy controvertida y reemplazó la organización determinada por la reforma Mockus
- Páramo, finalizada en 1993.

Esta última reforma fue la cuarta refundación (podemos llamarlas así por su carácter
estructural) de la Escuela Nacional de Bellas Artes (ENBAC), fundada originalmente
en 1886. Aunque podamos pensar que es un programa diferente a la actual Escuela
de Artes Plásticas y Visuales o a la Escuela de Artes Plásticas, la identidad expresada
entre las dos unidades se justifica, no solamente por la tradición, sino porque nunca
hubo un cierre oficial de una, ni una fundación de la otra, sino una serie de reformas
de la unidad original.

En resumen, estas refundaciones se pueden resumir así:



2

1886. Fundación de la ENBAC, como parte de un proceso de construcción de
Nación orientado por el llamado proceso civilizatorio, para el cual era esencial la
diferenciación entre civilización y barbarie. Esta frontera es definida en gran parte
por la construcción de instituciones culturales como el Museo Nacional, la
Universidad Nacional o la Escuela Nacional de Música, además de la ENBAC.

Dentro de este proceso, que se relacionaba con la implantación del sistema
académico en Colombia, la función esencial de una escuela superior de artes es la de
educar el buen gusto. Aunque el gusto sea un don natural en las élites, puede –y
debe- educarse, y ello se realiza con unmodelo pedagógico basado en la imitación de
modelos. Dichos modelos son los de éxito dentro del sistema del arte y están
determinados por la Academia como tribunal de autoridades.

Esta estructura deriva de la definición central de arte de la Academia: Arte es el
conjunto de reglas para hacer bien una cosa. En este orden de ideas, el sistema de
reglas preexiste a la experiencia del estudiante, de modo que su búsqueda siempre
se dirigirá hacia un objeto externo a sí (el o los modelos determinados por el sistema
del arte) y el profesor es fundamentalmente un agente de control, como guardián del
canon representado por las reglas del buen hacer y como el responsable por que el
estudiante construya un producto predeterminado.

Los productos se relacionan con la enseñanza en las siguientes secciones:

Arquitectura
Escultura
Pintura
Dibujo / Aguada
Grabado en madera
Ornamentación
Anatomía artística
Conferencias sobre perspectiva
Música (independiente de las otras)

Es importante anotar que esta estructura de escuela coincide con el proyecto político
de la Regeneración, que dominó el ambiente político del país en la última década del
siglo XIX y que orientó la Constitución de 1886 (no gratuitamente, el mismo año de
fundación de la ENBAC). Esta constitución, es bien sabido, consagraba un ciudadano
blanco, de religión católica, lengua española y género masculino. También que
entregó el imperio sobre la educación a la iglesia católica.

A este canon de la ENBAC lo he llamado “Conservador civilizatorio”.

1935. Ley Orgánica de la Universidad Nacional de Colombia (UNC)
expedida como parte de la reforma educativa del gobierno de Alfonso López
Pumarejo llamado “La revolución en marcha”. Esta ley ordenaba la unión de las



3

distintas unidades que compondrían la futura UNC, facultades, institutos y escuelas,
como la ENBAC. Con la fusión, empezó a comprenderse que el pensamiento de la
ENBAC –que desaparecía como tal con ese hecho- necesariamente resultaría
drásticamente transformado.

Tan grande amenazaba ser la transformación, que finalmente fracasó por las
resistencias de la comunidad de la ENBAC, liderada por un nuevo director hostil al
cambio, basado en su formación altamente conservadora en la Academia de San
Fernando en Madrid y que lo ignoraba todo respecto al mundo universitario. La
discusión se prolongó un buen tiempo, tuvo diferentes momentos y escenarios e
involucró a los más importantes protagonistas del nuevo modelo de universidad. En
resumen, tal como se presentaban las circunstancias, la ENBAC habría debido
convertirse en una escuela de artes aplicadas. Este modelo (nombrado
específicamente así en por lo menos un documento oficial importante) surgía de las
dinámicas propuestas por la “Revolución en marcha” para la transformación del
país. Se proponían dos roles fundamentales: las artes plásticas debían contribuir a
embellecer la arquitectura y los productos de la industria, de un lado, y preparar a
los profesores de dibujo que se integrarían a la vasta reforma educativa que atribuía
(por iniciativa de la propia ENBAC años antes) un papel muy importante al
aprendizaje del dibujo del natural.

La verdadera reforma, la considero una primera revolución en la ENBAC, solamente
duró algunos meses durante el año de 1936. En líneas generales, sus características
eran:

Eliminación de los modelos en las clases de dibujo.

Los modelos, ya se señaló en relación con el modelo decimonónico, era el núcleo
central del canon academicista, y lo fue por cincuenta años. Muestra de eso es la
enorme importancia histórica que ha tenido la Colección Pizano, gestionada por
Roberto Pizano a finales de los años veinte. Eliminar losmodelos de yeso de las clases
de dibujo era un paso muy fuerte, pero la declaración de que, en cambio la clase de
dibujo reemplazaría los modelos por el estímulo a la imaginación de los estudiantes,
era definitiva en relación con la intención de destruir el canon decimonónico.

Pero –aún más- las declaraciones del entonces director de la ENBAC, Alberto –
Arango, personaje injustamente olvidado por la institución, señalaban la voluntad
de hacer una revolución, como la llamó Gustavo Santos, director de la Sección de
Bellas Artes del Ministerio de Educación del momento. Y el proyecto iba más lejos
aún: los modelos eliminados en la clase de dibujo eran retomados como problema
en las clases de teoría.

Es difícil imaginar un canon más opuesto al canon conservador civilizatorio. A esta
nueva propuesta, la he llamado canon “liberal modernista”.



4

Un elemento importantísimo de retener es la declaración de lo que Arango invocaba
en sus transformaciones: no ninguna intención de afiliarse a algún estilo artístico
vanguardista, sino unas referencias a las vanguardias pedagógicas.

Arango era exalumno del Gimnasio Moderno, en donde se situó, bajo el liderazgo de
Agustín Nieto Caballero, lo más refinado de los modelos pedagógicos de vanguardia,
traídos a Colombia por las élites industriales e intelectuales liberales. Además, citaba
la implantación de una escuela “racionalista”, con gran probabilidad en referencia a
los proyectos de la Institución Libre de Enseñanza, el movimiento que lideró el
proyecto educativo de la República Española, antes de su derrota por el fascismo. La
ILE representa lo mejor del pensamiento pedagógico moderno, había impulsado la
escuela laica, mixta (en género y en clase social), neutral políticamente y destinada
a contribuir en la construcción de pensamientos autónomos y basada en el
aprendizaje igualmente autónomo.

Es muy significativo que esta primera revolución se haya alimentado de conceptos
pedagógicos mucho más que, como lo dice la historiografía convencional del arte
colombiano, de la imitación de los desarrollos contemporáneos del arte europeo.

Es claro, me parece, que esta perspectiva responde bastante bien al carácter
universitario de la institución donde se asentaría la ENBAC, desapareciendo como
tal e iniciando su condición de disciplina universitaria.

Cuando se habla de “escuela de artes aplicadas” se puede tener la idea de que el
proyecto propiamente artístico de la ENBAC se sacrificaría en aras de un papel
subordinado de las artes plásticas en el nuevo contexto. Sin embargo, podemos ver
esa condición en relación con la mítica escuela alemana, la Bauhaus a la que la
relación con la arquitectura y las artes aplicadas no le quitó ni deterioró su condición
artística, sino al contrario.

Infortunadamente, esta reforma se dejó de lado muy rápidamente con el retiro no
voluntario de Arango y para el fin de 1937, la ENBAC retornaba a su canon
decimonónico al precio de retirarse de la UNC, lo que constituye, a mi juicio una
tragedia histórica: una de las consecuencias fue que se adoptó implícitamente (no he
encontrado documentos que lo confirmen explícitamente) la idea de que, siendo el
arte la suma de dos componentes; a saber, forma y contenido, la ENBAC podría
resolver el conflicto de la inadecuación de su canon decimonónico con “la vida
actual” (la expresión es de Arango) mediante la conservación de la disciplina
academicista, que garantizaba un oficio fuerte, adicionándole el concepto
vanguardista.

El resultado es fantasmagórico: una ilusión de continuidad con el pasado, al mismo
tiempo –y de otramanera- una ilusión de asociación con las vanguardias. Hasta hace
poco tiempo; de hecho, hasta final del siglo XX, la Escuela asumía consciente y
orgullosamente que fusionaba la tradición y la innovación.



5

Aunque pensable teóricamente, esto es imposible en la práctica. La única manera de
ser fiel a la tradición es actualizándola (demostrando su pervivencia) y la única
manera de ser fiel a la vanguardia es no encerrarla en fórmulas, sino conservando su
espíritu. La que fue –tal vez- la crítica más fuerte de la ENBAC (aunque no
necesariamente la más justa ni objetiva), Marta Traba, siempre se refirió a la
producción de sus artistas con epítetos como “farsantes” o “simuladores”.
Claramente ella percibía la inadecuación entre las producciones y los discursos
pretendidamente contemporáneos de la ENBAC, pero su error fue asimilarlo a una
mala fe de los artistas y no a una tensión histórica y política que debía ser
caracterizada y estudiada, no rechazada a nombre de un nuevo gusto.

Este híbrido formal, en el fondo, seguía siendo el canon conservador civilizatorio,
pero ajustado según ciertas tensiones nuevas.

El plan de estudios de la ENBAC varió poco, hasta donde lleganmis noticias (todavía
parciales) y era el que tradicionalmente se encuentra en las escuelas de bellas artes:
clases de dibujo, pintura, escultura, gráfica, algo de historia y teoría o estética.
especialidades muy definidas y un repertorio marcado por la noción de buen gusto.

1964-65. El traslado al campus universitario finalmente se llevó a cabo en
diciembre de 1964. Esto significó una transformación drástica. Si bien no proponía
aún un nuevo canon, prefiguraba un cambio futuro de este orden. Aquí podemos
hablar de un proceso que tomaría casi 30 años: en 1993 (habrían de mediar una
reforma académica, y un proceso constituyente) se puede hablar de un estado de
mayoría de edad del programa de Artes Plásticas en el ámbito universitario.

Ya en período anterior a la fusión, concretamente en el período 1958 – 1964, la
ENBAC había empezado a diversificar sus actividades académicas y a reforzar su
aprendizaje teórico (llegó a tener una sección modesta de cine y tenía en marcha
publicaciones; dos grandes teóricos fueron sus directores. Jesús Arango y Eugenio
Barney) y, definitivamente, el trasladado al campus generó toda una nueva serie de
tensiones, diálogos e, incluso, choques con otras unidades preexistentes, empezando
–y en particular- con Arquitectura.

En este período se afianzó el concepto del arte como disciplina universitaria.
Hemos escuchado y –aunque se conoce un poco más por la memoria que algunos
todavía representamos- tiende a desaparecer igual que las otras etapas. Hay
argumentos que valoran de manera muy diferente la llegada de la ENBAC a la UNC
(la fusión oficialmente significó la desaparición de la segunda); en su momento se
consideró inevitable -especie de salvación una escuela que resultaba inviable como
unidad autónoma-, también hay muchos testimonios de descontento por perdida de
recursos, de autonomía y por tener que someterse a nuevas lógicas venidas del
exterior.

Es posible que todavía en los años 50 no fuera obligatorio ser bachiller para ingresar,
los exámenes de admisión debían ser mucho más directos y controlados de lo que



6

después fueron en la lógica universitaria. Las categorías profesorales (ya en los años
sesenta el pintor Ignacio Gómez Jaramillo de larga trayectoria en la ENBAC y uno
de sus principales profesores, recibió el título de pregrado honorario, porque nunca
lo había obtenido y le era obligatorio como profesor universitario), los derechos de
los estudiantes, los procesos y –sobre todo- los obligados diálogos con las disciplinas
y con el contexto universitario.

Esta época de ajuste a la vida universitaria, mal conocida, pero con signos de haber
sidomuy interesante, llevó a un punto de crisis que muy probablemente se inició con
motivo de la celebración del primer centenario 1986, de un lado, y del estado general
de la UNC, que había estado cerrada un año entero, durante el cual fue sometida a
una serie de reformas salvajes (desaparición de residencias universitarias y
cafeterías, por señalar las más dolorosas para los estudiantes). Poco a poco, un
movimiento impulsado especialmente por el descontento estudiantil desembocó en
la reforma de los primeros años de la década de los noventa que constituye, a mi
juicio, la reforma más revolucionaria en la enseñanza superior de las artes plásticas
en Colombia, que estableció un plan de estudios en varios sentidos ejemplar.

Es necesario, para no olvidar definitivamente sus principios, expresarlos
nuevamente y considerarlos seria, profunda y serenamente:

Eliminación de la enseñanza técnica.

Tal vez el aspecto más visible de la reforma de 1993 –y, probablemente, el que más
resistencias creó- fue la desaparición de la enseñanza de medios. En la medida en
que se propuso una formación basada en problemas, relacionados con preguntas,
se rechazó la idea de que las asignaturas se basaran en el aprendizaje de técnicas,
materiales o estilos; si bien, esto podía tener un lugar en los programas, en adelante
no sería en absoluto el núcleo de la formación. En la práctica, hubo ya desde un
comienzo una serie de visiones erróneas que se volvieron permanentes. El primero
de ellos, que esta medida se relacionaba con los medios tradicionales; en adelante ya
no estudiaría pintura, escultura, grabado, etc., sino Artes Plásticas. Esta decisión
rompía con una tradición de siglos en los que el artista se identificaba –hasta
confundirse con él- por su medio.

Esta primera confusión tuvo dos implicaciones fuertes: la errónea interpretación de
que los medios tradicionales eran prácticamente expulsados de los talleres
experimentales y, de otro lado, que losmedios que pudieran ser considerados nuevos
o contemporáneos estarían exentos de dicha exclusión, lo que, evidentemente
resultaba contradictorio.

La problemática de la enseñanza del medio, propia del canon artístico anterior
implicaba una jerarquía de los lenguajes, los temas y los estilos. Implicaba una muy
escasa margen de maniobra para los estudiantes, pues ya estaban predeterminados
los resultados que obtenían (recordemos que para el academicismo venía primero
un aprendizajemuy fuerte de losmodos del “buen hacer” y luego el aspirante a artista



7

tenía el derecho de plantear algo “propio”, lo que suponía “desaprender lo
aprendido” y reconfigurar un lenguaje personal). En un contexto en que los
contenidos esenciales estaban definidos de antemano, el profesor era una figura de
poder (amable o no, no importaba) a quien los estudiantes debían satisfacer con sus
trabajos, llegando al extremo de atreverse a intervenir en ellos “metiendo la mano”
en el trabajo, decíamos los alumnos.

Una muestra del cambio de la enseñanza técnica hacia otra lógica es la estructura
que se dio a los Talleres Experimentales I a IV: se les atribuyo la siguiente estructura:
TE I, espacio; TE II, materia; TE III estructura; TE IV tiempo, imagen y otras
problemáticas, según como pasó el tiempo. Este último Taller del ciclo básico se hizo
de cierta manera difuso, parecería que lo esencial ya había sido trabajado. Sin
embargo, paradójicamente, en la práctica, cuando los estudiantes llegaban al TE V y
debían hacer una propuesta personal, se mostraban muy inseguros. Sobre este tema
se volverá más tarde.

Criterio vs gusto

Asociado con las posibilidades y dificultades expuestas, aparecía también el
problema del gusto del profesor, de manera que difícilmente el alumno entraba en
relación con los problemas profundos y realmente estructurales del lenguaje
(problemas como la materia, la acción del cuerpo, la experiencia del espacio, etc.) y
se quedaba normalmente en un umbral que no se atrevía a atravesar, quedando
reducido a ser un imitador de su profesor o, peor, un imitador de lo que él mismo
suponía que el profesor esperaba de él.

Evidentemente, no todo en el modelo academicista es necesariamente negativo. Aquí
hay que hacer una distinción: el académico era un artista formado dentro de un
sistema de un gran rigor, con principios claros y definidos, inmerso en una
comunidad competitiva, pero con reglas claras de juego y el academicista, la persona
que impone el canon académico sin conocer realmente sus fundamentos y, por lo
tanto, quedándose con apariencias, consignas y normas asumidas acríticamente.

Infortunadamente, la propia implantación en Colombia del sistema académico en
Colombia desde el siglo XIX fue un proceso incompleto que sufrió la incomprensión
de muchos de sus principios por parte del Estado, la muerte prematura de Alberto
Urdaneta, la Guerra de los Mil Días y otras vicisitudes, de manera que, a pesar de la
muy colombiana tendencia a querer demostrar siempre que nos encontramos “al
día” con los ámbitos artísticos y culturales del mundo, lo que hemos tenido en la vida
republicana es un sistema nacional de las artes y un sistema de educación
incompletos, incoherentes y, en ocasiones, ocultos.



8

El mayor intento colectivo por superar este estado de cosas fue la Constituyente de
1991, peromuchos de sus alcances todavía son una tarea por llevar a cabo en nuestras
cotidianidades.

En el programa anterior, existía un año básico que era compartido por todas las
especialidades de arte plásticas y por diseño gráfico. Este último programa se
separaba en el tercer semestre para seguir su propio derrotero, y continuaban los
estudios de “Bellas Artes” hasta quinto semestre, cuando se diferenciaban las
especialidades de pintura, escultura, grabado, y cerámica. A este esquema rígido se
agregaban problemas específicos como, en el caso de la pintura, el lenguaje que
conocí mejor (no era posible especializarse en dibujo), los talleres podían tener
temas muy específicos como retrato, paisaje, etc.

Las asignaturas principales en este período de especialización eran el taller (de
pintura, de escultura… etc.) y técnicas (de pintura, de escultura… etc.), pero en la
realidad, aunque tenían, en teoría, sus especificidades, sus profesores diferentes (¡a
veces, era el mismo!) sus horarios diferentes, las dos clases se confundían mucho
porque el canon era el mismo y en la clase de técnica solamente se podía diferenciar
por hacer algunos ensayos de materiales, pero nunca había un trabajo sostenido de
experimentación o laboratorio. Tuvimos el caso de un profesor (durante cinco
semestres) que siempre dictaba lo mismo, no importaba en qué nivel estuviera ni
qué asignatura dictara.

El dibujo seguía siendo considerado práctica esencial, pero no era considerado apto
para realizar el trabajo final en él exclusivamente.

Es muy significativo explicar un poco cómo se daba este (aparente) predominio del
dibujo en la formación del artista: se tomaban ocho niveles de dibujo a mano alzada,
empezando con un semestre de sólidos de yeso, luego, en segundo, se agregaban
butacas, mesas, más yeso… en tercero se podía trabajar con fragmentos de cuerpos
en yeso (estatuaria griega, claro) luego aparecía la modelo desnuda y mucho más
tarde composiciones con dos modelos o algo así. Como se ve, la concepción era
totalmente lineal y acumulativa.

Pero eso no era todo, se tenía clase de dibujo técnico, descriptiva, perspectiva, tres
niveles de dibujo anatómico… sin mencionar los dos de diseño básico.

A esto se le ha llamado “predominio del oficio”, “enseñanza demanualidades” y otros
epítetos descalificadores; pero, en realidad no era una formación tan sólida como se
pudiera pensar, porque los contenidos podían ser muy repetitivos, mal presentados
y mal desarrollados. Lo que sí quedó como herencia de esta primera batalla de la
reforma de 1993, fue el desprecio a la noción de “oficio” cuya crítica ha sido puntal
de varias reformas académicas que, al considerarla erróneamente lo otro del arte, ha
llegado a generar academicismos tanto o más grandes que los anteriores y generó un
conflicto que finalmente hundió dicha reforma.



9

Esa reforma intentaba trascender totalmente estas lógicas. Y en principio, lo hizo;
sin embargo, dos problemas se juntaron para determinar su final fracaso: la falta de
un trabajo de comunidad que permitiera resolver de la mejor manera el conflicto que
inevitablemente se formó entre partidarios del antiguo y del nuevo orden y sus
propias contradicciones internas, no necesariamente derivadas del nuevo plan de
estudios, sino de su inadecuada puesta en marcha. La idea de que un nuevo orden se
abría paso (siempre con dificultades y necesidades de ajuste) fue reemplazada en
general por la ilusión de que bastaba renombrar las diferentes partes del pensum
para que los contenidos fueron otros, lo que no siempre sucedió.

El aprendizaje de la historia

Las clases de historia, si bien tenían una estructuración que hoy podríamos llamar
conservadora, llegaron a ser atendidas por una unidad, el Instituto de
Investigaciones Estéticas que fue creación de la Universidad Nacional y constituyó
la primera escuela de historia del arte propiamente dicha en Colombia. Su trabajo
era indudablemente muy estructurado, pero el programa curricular no parecía
dialogar mucho con este componente que consideraba menor; necesario, pero
menor.

Las clases se dictaban con diapositivas que significaban un trabajo grande de
realización, utilización y archivo, las bibliotecas eran pobres en contenidos, a pesar
de los esfuerzos institucionales. ¿Es necesario recordar que no existía la Internet, ni
había mayores publicaciones locales?

Una de las mayores –si no la mayor- sorpresa que tuve en la investigación que he
realizado es que el fundamento mayor del modelo académico es la historia, la
Historia Universal. Pienso que este fenómeno puede ser entendido de la siguiente
manera: la Academia es en sí una empresa modernizadora; hace parte de las
instituciones creadas expresamente para dejar atrás las institucionesmedioevales en
Europa. La noción de moderno implica necesariamente una ruptura, una escisión
originaria que traza una frontera absolutamente definida: ¿Qué es lo moderno? Lo
que no es antiguo. Este lanzar radicalmente al pasado el mundo que ya no queremos
pone en el centro de la discusión y de las dinámicas sociales la concepción del tiempo.
Quien controla los pensamientos sobre el tiempo, controla el mundo. No en balde, el
gran autor de la Historia Universal fue Bossuet, teólogo, obispo y preceptor de Luis
XIV. La Historia Universal como género pretende narrar todos los hechos de la
humanidad tal como sucedieron, en una sucesión lineal que se dirige como una
flecha a la cúspide de la evolución (para el caso de Bossuet, la corte del despotismo
ilustrado francés, gobernado por Su Majestad el Rey) ya una meta preestablecida
llamada el progreso. (Hoy en día, la meta se llama desarrollo y somete a la
educación a una total desnaturalización a nombre del desarrollo humano,
término de pura raigambre del Banco Mundial).



10

No en balde, toda la obra de Walter Benjamin, basado en Karl Marx (a mi juicio los
dos grandes filósofos del siglo XX y XIX, respectivamente) se erige como una guerra
contra la Historia de la Civilización, la Historia Universal, el Historicismo, varios de
los nombres que adquiere esta tendencia que, como lo describe
sobrecogedoramente, es escrita por los poderosos –los vencedores que pasean en su
cortejo triunfal como un botín de guerra las producciones de la cultura- y cuestionan
directamente la producción y el destino de las obras de arte.

La historia oficial del arte está llena de imposturas, la historia del arte moderno
tiende a ser en un esquema historicista una sucesión de genios, obras exitosas y
estilos triunfantes que relegan a la oscuridad las obras y personas que no hicieron
parte de ese cortejo. Toda revolución, dice Benjamin, redefine el tiempo y reescribe
la historia.

En este orden de ideas, el fundamento del academicismo es el recurso a la Historia
Universal. Muchomás que cualquier género, estilo, forma, material, tema…más que
cualquier otra cosa. Y, de esa manera, también lo contrario: podemos cambiar los
géneros, los temas, las formas, los estilos, los materiales, pero si seguimos teniendo
una base historicista, el academicismo seguirá ganado indefinidamente la batalla. Es
su as en la manga.

Cambiar el pensamiento historicista es de lo más difícil porque presupone contrariar
el orden natural de las cosas. Se nos ha dicho siempre que el pasado está muerto y
cancelado, que el problema es el futuro; se nos ha dicho que la historia ya está escrita
y lo que debemos es apropiarla como un listado de fechas, nombres y eventos; se nos
ha dicho (ya lo denunciaba Marx en su época) que el estado actual de los países
“avanzados” nos muestra nuestro futuro a los “no avanzados” (o, eufemísticamente,
“menos avanzados”), con lo que resulta que nuestro destino de artistas es llegar a sr
como la escena de Nueva York o Londres, País, Berlín…

La reforma de 1993 planteó demanera drástica que, en adelante, la historia sería uno
de los insumos principales del trabajo de Taller en el programa de Artes Plásticas.
Eso significaba nada más ni nada menos que atacar el núcleo más duro del
academicismo, retornar un dinamismo a lo hasta entonces se relegaba a un espacio
de formación complementaria y entregaba su responsabilidad al programa
curricular. Pero la herencia academicista de separar teoría y práctica puso más; los
egos, las divisiones administrativas y la incomprensión de lo que profundamente
estaba en juego hizo que se perdiera una oportunidad muy valiosa de superar dicha
oposición.

Aun así, la ganancia para el programa fue enorme y el estudio de la Teoría y la
Historia del arte nunca fue tan claro, fuerte y consistente que en los diez años de la
reforma Mockus – Páramo. Es muy paradójico que se haya perdido esa condición
con la última reforma académica.



11

Creo que hubo dos grandes problemas al respecto (o, tal vez tres). El primero fue el
descuido respecto al hecho de que el otorgar un papel protagónico a la historia en la
formación de los talleres no se acompañó de una reflexión colectiva y profunda sobre
el problema en sí de la historia (más allá del conocimiento más o menos exhaustivo
de la historia de las artes), que habría minimizado el riesgo de los esquemas
historicistas, esto hubiera forzado un diálogo más grande con el Instituto de
Investigaciones Estéticas y un involucramiento mayor de sus profesores en el
problema de la formación integral de artistas; el segundo, que en ese mismo orden
de ideas, la Escuela desdeñó la opción de tomar decisiones respecto a la historia en
su plan de estudios y siguió pensando que se trataba de dejarla en manos de una
unidad externa, así fuera tan importante y competente como el Instituto de
Investigaciones Estéticas.

Hoy es posible ver que no solamente ya no se hacen trabajos de grado en historia y
teoría, sino que la formación de los estudiantes en historia es muy básica y en su
panorama cotidiano prácticamente no existen los problemas del arte colombiano.

La enseñanza por ciclos

Uno de los aspectos menos visibles de la reforma de 1993 es uno de los más
importantes. Señala hacia un lugar estructural, política, artística y pedagógicamente
hablando: un programa basado en categorías temporales; es decir, en franca ruptura
con una de las tendencias más arraigadas en un pensamiento historicista y
academicista: la de reducir los fenómenos –incluso y, tal vez, sobre todo, el tiempo
mismo- a categorías espaciales. Por todas partes vemos esquemas estadísticos que
grafican la experiencia y los acontecimientos como pedazos, literalmente, de una
torta. Ya en el siglo XIX, Bergson llamaba la atención sobre la necesidad de concebir
el tiempo como duración, vale decir, como un fluido y no como un fragmento,
manipulable, subdividible, en fin, como una cosa que podemos controlar a voluntad.

La experiencia es tipo, es duración, decantación,maduración. No por acceder a algún
número de datos o informaciones, no por acumular posesiones, constituimos
experiencia, ese sedimento que deja lo vivido.

La reforma de 1993 recuperaba algo que estaba en esbozo en el plan anterior, pero
diluido enmedio de una cantidad de categorías espaciales (las especializaciones, por
ejemplo), de manera que su esencia se perdía. Ese algo era el reconocimiento de que
en la vida del estudiante hay momentos; hay ciclos. La Academia es como un gran
edificio en el que las cosas deben ser pensadas como salones, estantes, muebles,
exhibidores. Pero un plan de estudios no puede estar planteado de esa forma;
especialmente, si su objeto central es la experiencia.

El programa de 1993 planteaba nítidamente tres ciclos: el básico (en donde el
estudiante contaba con una guía –no confundir con control- que lo orientaba en la
dirección que la Escuela había colectivamente definido como deseable), el
intermedio (donde el estudiante aprendía a tomar iniciativas sobre su propio trabajo



12

y construía un camino propio, siempre en profunda interlocución con sus docentes
y compañeros) y el ciclo de Trabajo de Grado, en donde hacía una síntesis totalmente
personal de los cuatro años de estudios y presentaba su primera exposición como
artista profesional. En este último trabajaba preferencialmente con su director
(propuesto por él mismo) y enfrentaba un jurado de calificación que lo avalaba para
la obtención del título profesional.

Es evidente que cada momento o ciclo define unas condiciones, un lenguaje, unos
procedimientos unos protocolos, unos rituales [cada vez más escasos en la vida y en
la Academia]: no es de ningunamanera lo mismo evaluar un ejercicio de ciclo básico
que un trabajo de grado, aunque, en la práctica, muchas veces se convierte en lo
mismo: la misma forma de corregir). Si esto se substituye por una acumulación de
créditos, asignaturas o contenidos, se tiende a perder lo esencial de la experiencia.

Ahora bien, la reforma de 2005-2009 impuso unos principios que volvieron a la
convencional definición de los programas a partir de componentes, dejando de lado
la posibilidad de pensarlos bajo categorías temporales.

El espacio del profesor y del estudiante / la libertad

Frente al problema de la desaparición (o de, más bien, la relativización de las
especialidades), es necesario aclarar que es diferente cambiar un énfasis que
eliminar algo. El hecho de que el programa no apuntara a generar especializaciones
(el título anterior decía: maestro en artes plásticas con especialización en pintura,
escultura, grabado o cerámica), no quería decir que eliminara su posibilidad o que
se hicieran impensables; la eliminación de los modelos a seguir del centro del canon,
no quiere insinuar que deban desaparecer del todo; de hecho, se puede discutir si es
verdaderamente posible una enseñanza del todo sin modelos, sin normas o sin
correcciones. Como se ha dicho, sin embargo, así fue tomado el principio.

En la reforma de 1993 se crearon específicamente el Taller Experimental como
espacio de los estudiantes, basado en sus propuestas y su construcción de un camino
propio y las profundizaciones (que no eran especializaciones) como espacio de los
profesores, en el cual proponían, desde sus investigaciones, aportes
metodológicos a los estudiantes. Consecuentemente con este esquema, las
profundizaciones eran optativas, aunque los estudiantes debían cursar una
obligatoria, alcanzaban en ocasiones a cursar dos, pero sólo se certificaba una.

Ambos espacios tendieron a confundirse y quedaron subsumidos en un espacio
ambiguo definido por la “producción de obra” y el control del profesor, lo que
deterioró ambas dimensiones y no permitió que esa propuesta alcanzara su mayor
fortaleza.



13

La escritura

Otra adquisición esencial de la reforma de 1993 fue la inclusión específica de la
producción escrita en la formación de los estudiantes de Artes Plásticas. Esto se
relacionaba con el clamor generalizado de tener una formación teórica mucho más
estructurada y profunda, especialmente de parte de los estudiantes. En las décadas
anteriores se insistía mucho en la precaria formación en este sentido. Si bien en la
Universidad Nacional se había constituido la primera escuela propiamente dicha de
historia del arte en Colombia con profesores como Germán Rubiano, Marta Fajardo
o Álvaro Medina, para el caso de las Artes Plásticas (me refiero al Instituto de
Investigaciones Estéticas) y eso permitía tener una mejor clase de historia de lo que
se había tenido antes, su presencia seguía siendo relativamente secundaria en el plan
de estudios; el estudio de la historia del arte en el siglo XX era muy limitada y rápida
y la del arte colombiano no tan amplia como fuera deseable, aunque era –
evidentemente- mucho más amplia de lo que es ahora; existía una oferta de arte
precolombino, por señalar solamente un detalle. No existían clases de teoría ni de
estética.

Aunque desde sus orígenes el sistema académico se ocupó mucho de los temas –
llamémoslos teóricos-, en el siglo XIX, este aspecto de la práctica de las artes se había
deteriorado al punto de que en algún momento en la sociedad francesa del siglo XIX
existía el dicho “bruto como un pintor” que señalaba a los jóvenes artistas
obnubilados por la idea de que su práctica se dirigía, y solamente alcanzaba su
justificación en ello, a ganar uno de los premios con los que la Academia mantenía
su control político, sin que existieran para ellos otras dimensiones de la vida. Para
ellos solamente valía ese afán de producción que los hiciera visibles en el medio
(cualquier parecido con circunstancias actuales no es coincidencia). Este fenómeno
era de la misma naturaleza del olvido histórico de que la Academia se legitimó a
través del cientifismo de sus prácticas, que eran Artes liberales en oposición a las
artes mecánicas, siendo actividades nobles las primeras por ser mentales y, por
consiguiente, opuestas al trabajo manual, reservado a siervos y esclavos.

Esos dos errores históricos hacen que al academicismo se le descalifique por ser
“escuela de manualidades” como modo de legitimar el “arte conceptual” que define
lo contemporáneo, sin ver que estas expresiones repiten la argumentación del siglo
XVII que configuró a la Academia como canon hegemónico en el mundo occidental
y –en lo local- como lenguaje oficial del despotismo ilustrado y, de paso de todos los
autoritarismos políticos.

En realidad, la Academia en sus orígenes era, en tanto “Sociedad científica, literaria
o artística establecida con autoridad pública [RAE]”, una agrupación que exigía de sus
integrantes la producción de un pensamiento formulable en estudios y documentos
adicionales a la producción de la obra en sí, pictórica o escultórica. La reacción
contra la Academia de siglos posteriores no se justifica por la intención de construir
ese pensamiento que podemos llamar de segundo grado sobre las prácticas artísticas,



14

sino por el severo control ejercido por dicha sociedad de autoridades sobre los límites
en los que deberían desarrollar sus reflexiones, que terminaron siendo directamente
puestas al servicio del poder político. De hecho, esa dimensión autoconsciente es el
mejor legado que la modernidad hizo a las vanguardias que surgieron con el expreso
fin de superarla.

Los fenómenos nunca son simples, y menos en lo que se refiere a arte y cultura. He
visto en distintos foros y contextos que hay una creciente tendencia a desacreditar la
producción escrita en relación con el arte, la creación y el aprendizaje artístico. En
general, no por la escritura en sí, sino volviendo a debates ya dados en el pasado en
relación con una pureza de la creación que haría innecesaria –e, incluso,
inconveniente- su relación con la escritura por transitar por otros caminos y otras
formas de construcción de conocimiento.

Habría que, de entrada, desmontar la idea de que la escritura –y, en particular, la
escritura universitaria- representa obligatoriamente la racionalidad cientifista que,
sobre todo en formas degradadas, se impone en las instituciones universitarias para
supuestamente garantizar el rigor en la investigación. La escritura académica, para
ser justos, no es solamente esa retórica que impera un poco en todas partes que exige
estados del arte y marcos teóricos estereotipados, metodologías expresadas como
fórmulas a priori, cuya adopción ya predetermina los resultados, ni giros semánticos
a la moda que dan la impresión de novedad, pero que no son sino lo mismo con
ropaje diferente.

Al rechazar estas formas espurias de la escritura en la Academia, se corre el enorme
riesgo de cometer una vez más el error de, como dice el antiguo dicho, tirar el bebé
con el agua en que se bañó. La escritura es muchomás que las normas apa, 0 que ese
enjambre de tonterías con las que muchas especies de académicos se las arreglan
para escribir largos “peipers” que no dicen nada; por lo menos, nada nuevo, sino que
son un sartal de lugares comunes reciclados, pero que resultan intimidantes para los
neófitos porque parecen descender de un lugar metafísico en el que el saber se
expresa en términos más o menos incomprensibles para el ciudadano común.

Es cierto que el conocimiento se expresa en términos difíciles, pero esa dificultad
viene de la densidad y complejidad del tema, no de la forma como se expresa el autor.
Justamente, en la Academia se escribe para depurar la reflexión, para refinar los
conceptos, para entender algo, para intentar expresarlo de la mejor manera… en una
palabra, para pensar mejor las cosas, y pensar mejor es algo que hasta los artistas
tenemos que intentar hacer.

Y la palabra escrita tiene esa gravedad que no tienen los pensamientos sueltos, que
no tiene lo simplemente dicho y repetido verbalmente. Un estudiante tiene que
escribir para organizar sus ideas y sensaciones y comprender mejor sus
sentimientos; un artista tiene que escribir para refinar sus procesos, para dialogar
mejor con sus materiales y acciones; hasta para precisar mejor sus intenciones para



15

el público. Esto no desvaloriza las imágenes, ni las reemplaza, ni las somete (incluso
el gran radical, Marcel Duchamp escribió); no es la palabra escrita, son los discursos,
los que pueden hacer eso (pero también los discursos pueden darles horizontes más
amplios o desarrollos nuevos).

Si necesitáramos evidencias de la importancia de la palabra escrita en relación con
las prácticas artísticas, bastaría hacer un rápido inventario de todos los manifiestos,
análisis, declaraciones, cartas, artículos en la prensa, entrevistas, etc. que
constituyen la producción de las vanguardias desde el siglo XIX, obra en muchos
casos de los propios artistas. Del arte contemporáneo, ni hablemos: es tal la
profusión de obras, escritos y citas dentro, incluso, de las propias obras,
originándolas o sustentándolas, que es imposible imaginarlas sin un aparataje
escrito adosado a ellas.

Dicho esto, habría que hacer una caracterización de las diferentes clases de escritura
que acompañan las producciones de las artes plásticas (va de suyo que no tiene
ningún sentido rechazar la presencia de la palabra escrita en las artes de la palabra
escrita: poesía, narrativa, guion, etc.). Ésta es una tarea ardua sobre la cual yo no
pretendería hacer una teoría estructurada y que propondría abordar, como siempre,
desde los procesos pedagógicos que constituyen la esencia de las escuelas.

Para un estudiante de artes (de cualquier nivel), me parece, en sus procesos
académicos aparecen dimensiones como las siguientes:

La escritura escolar. Vinculada al desarrollo de asignaturas en las que hay un
imprescindible componente teórico. Seminarios de historia, teoría, estética,
pedagogía, etc. que exigen una lectura crítica de textos escritos. No se discute la
necesidad de este tipo de lectura: es impensable la formación universitaria sin ella.
Aquí, el ejercicio de la lectura y la escritura es conjunto, imposible de separar (valga
la obviedad: una cosa no existe sin la otra). De esta producción hacen parte reseñas,
comentarios, críticas, traducciones.

También hacen parte de esta producción los textos en los que el estudiante arriesga
construir un pensamiento propio sobre temas, así sea un pensamiento escueto y
básico.

Para la Academia actual (y en eso me encuentro plenamente de acuerdo), la
formación humanística universitaria es ineludible apara un artista serio. Eso no
quiere decir –anticipándome a algunas objeciones- que deba cumplir una formación
equivalente a la de las ciencias humanas, si no lo encuentra pertinente.

Cabe la aclaración de que este tipo de lectura y escritura no son acciones exclusivas
de los territorios teóricos (señalemos que la división teoría-práctica se invoca aquí
por una larga tradición escolar, pero, bien pensada, podría incluso señalarse como
un falso problema), deberían ocupar (en ocasiones lo hacen) un cierto lugar en los
talleres.



16

Registro. Todo acto pedagógico debe incluir entre sus momentos fundamentales el
del registro. Momento autorreflexivo por esencia, permite que el estudiante tome
distancia de su propia experiencia y la reconozca, más allá de sus preconcepciones y
de sus suposiciones. La crítica debe empezar por la persona misma que se interroga,
la crítica requiere una distancia; esa distancia se construye, no se da por sí sola. A
veces, el tiempo permite que una persona se vea como otro, pero eso sólo es posible
si quedaron registros de lo hecho.

El registro escrito provee materiales que de ninguna otra manera pueden existir ni
ser retomados un día por su autor.

Declaraciones, manifiestos. En particular, durante el proceso de Trabajo de
Grado, pero en general en otros momentos, aparece (muchas veces se siente que
debe aparecer) un tipo de escritura de un orden personal que contribuye a dejar
estatuida una toma de posición de parte del artista o del estudiante-artista. Ella hace
parte del riesgo asumido por una persona que se sabe en posición de unos elementos,
informaciones, deseos, necesidades expresivas. Siendo de un orden muy personal,
no quiere decir que sea totalmente espontánea, sino que obedece también a un
cultivo cuidadosamente hecho a lo largo de su trayecto.

Podríamos pensar que en este tipo de escritura solamente entra en juego el propio
rigor del autor. Sin embargo, la comunidad artística, que comparte el campo de
conocimiento concernido, sabe claramente que este tipo de escritura no legitima
cualquier expresión verbal o escrita: reconoce que existe un rigor y una pertinencia.

Con estas categorías –sin pretender que configuren una lista exhaustiva- quiero
decir que no hay una única forma de escritura; que, en consecuencia, no se puede
imponer, aceptar, negar o prohibir “la escritura” en una escuela de Artes Plásticas.
También, que una tradición universitaria sin escritura es un contrasentido.

El problema, en el fondo, es político. ¿Quién dice sí o no? ¿Quién dice cómo y
cuándo? ¿Quién juzga y quién reglamenta? Solamente una comunidad con un gran
estudio previo puede tomar decisiones al respecto, y nuestra actual comunidad no
parece estar como tal en el mayor estado de madurez para ello.

Desde una perspectiva pedagógica, hay varias preguntas para el debate: ¿Qué clase
de escritura consideraríamos deseables como comunidad en la formación de los
estudiantes de Artes Plásticas, en qué momentos y en qué lugares?

Tenemos un antecedente inmediato en la reforma de 1993; el punto fuerte fue la
creación del Trabajo de Grado. Esta figura aparecía forzada por la necesidad de
romper el desequilibrio entre teoría y práctica, tan importante fue que el objeto de la
carreara se definió como la formación de un artista pensador: alguien que construye
una obra, pero también está en capacidad de pensarla. Este pensar implicaba una
posición crítica explícitamente declarada.



17

El Trabajo de Grado consagró la realización simultánea de una obra plástica (hoy,
con la ampliación del espectro de modalidades podríamos llamarla una acción
artística) y de un documento reflexivo. Sabiamente, el movimiento de reforma no lo
constriñó a una forma específica, entendiendo que su construcción podía asumir
muchos formatos y que su dinámica de construcción estaría estrechamente
relacionada con la construcción artística y no con la literatura académica
convencional, aunque no negara esta última como opción.

Esta estructura definió dos niveles de Trabajo de grado, llamándose el primero
Seminario de Trabajo de Grado; posteriormente, se creó un apoyo a la construcción
del texto. Todo eso no hace sino enriquecer el trabajo artístico. Hoy, con la reducción
del Trabajo de Grado al estatuto de una asignatura, algo de lo logrado en otra época
se ha perdido.

La discusión está abierta; mi propuesta es que, sin negar otras opciones, el trabajo
plástico debería como último gesto formativo, estar acompañado por unamemoria
que tiene tanto de registro como de contextualización de los procesos y decisiones
concernidos, como de autoconciencia, incluso si el Trabajo de Grado asume una
dimensión teórica.

Es inevitable terminar este aparte con una consideración importante. Ni la Escuela
de Artes Plásticas ni el Instituto de Investigaciones Estéticas han realizado una
evaluación de lo perdido (mucho, a mi juicio) con la desaparición de la Línea de
Profundización en Historia y Teoría y con la disminución de las asignaturas teóricas
del plan de estudios. Tampoco existe un estudio de las complejas relaciones entre
ambas unidades; creo que en tiempos de la reforma de 1993 y años posteriores, la
Escuela perdió una excelente oportunidad de construir un diálogo mutuamente
enriquecedor porque asumió sistemáticamente que los componentes de historia y
teoría eran problema del Instituto y nunca se integraron para hacer una construcción
conjunta, pero ese tema se trata en otro lugar de este documento.

No es en absoluto trivial el hecho de que las prácticas artísticas se conviertan en
disciplinas universitarias. De un lado, es un proceso avanzado del proyecto
modernizador de la Academia del siglo XVII. La pérdida de perspectivas históricas –
particularmente de largo plazo- a las que nos somete el historicismo imperante en
muchos de los discursos artísticos (volveré sobre eso), nos impide ver fenómenos
como el que podemos vislumbrar con una corta, pero densa, cita:



18

La hegemonía científica y cultural de Occidente fue la realidad intelectual de los
primeros quinientos años de globalización: desde los comienzos de la expansión
colonial europea hasta el final del proyecto modernizador soviético1.

La modernidad del arte (entendida desde la óptica bourdiana de la “autonomía del
campo”) no fue, como lo dicen muchos discursos simplistas, conquista de las
vanguardias, sino de la Academia –muy anterior a estas últimas y esta condición fue
basada en la declaración de que la pintura y la escultura eran artes liberales, en
oposición a las artes mecánicas; en consecuencia, labor mental y no manual. En
resumen, esta distinción apuntaba a que dichas manifestaciones (la noción “bellas
artes” serámuy posterior, de finales del siglo XVIII y comienzos del XIX) se legitimaban
por su cientificidad. Todos los tratados modernos, desde Brunelleschi hasta
Rejón de Silva, pasando por Leonardo Da Vinci, pacheco, entre otros, insisten en las
bases científicas de la pintura –lenguaje que siempre estuvo a la vanguardia de la
lucha política- teniendo como base fundamental la perspectiva. Es tan importante la
teoría óptica del Renacimiento, que es citada como base para los estudios de Galileo,
padre fundador de la ciencia moderna2.

Nuestros actuales debates sobre la investigación en arte, tienden a olvidar este hecho
histórico: durante siglos, desde los albores de la modernidad, el arte se ha situado a
la sombra legitimadora de la ciencia, hecho que debería ser tenido en cuenta cunado
para matizar las quejas sobre una fuerza exterior que obliga a sus prácticas a
someterse a pensamientos externos. Debemos tener en cuenta que, de hecho, de
estos últimos tiempos de vigencia del canon anterior de la ENBAC datan las primeras
discusiones sobre la investigación en arte: sobre, para, en el arte, investigación-
creación, etc., son derivaciones directas del mundo universitario, no imperativos
propiamente dichos de las prácticas artísticas, que nunca habían sentido la
necesidad de legitimarse en esos términos.

Las academias tradicionales (entendidas –ya se dijo- como “Sociedades científicas,
literarias o artísticas establecidas con autoridad pública”) tenían un funcionamiento
altamente reglamentado y jerarquizado. Como en cualquier sociedad dedicada al
conocimiento había dignatarios, miembros de asiento, miembros –digamos-
menores, rituales, estatutos y una periodicidad de reuniones que implicaban la
obligación de que cadamiembro principal presentara avances de su trabajo (que bien
podemos llamar investigación, pues era una reflexión sobre sus problemáticas y
sobre sus conclusiones; no sus obras de arte, sino una reflexión que podemos llamar
de segundo grado), nada distante de las sociedades científicas.

Más adelante, encontramos que desde el siglo XIX en el ámbito anglosajón se inició
un proceso de creación de programas de arte en las universidades; si bien, en
principio en departamentos de estudios teóricos, en el siglo XX esta tendencia se

1 Susan Buck-Morss, ‘Estudios visuales e imaginación global’, 2005
2 Ver los estudios de Carlos Augusto Hernández, quien, para resaltar esta importancia, habla no de la
ciencia del arte, sino de: el arte de la ciencia.



19

acentuó y, por ejemplo, en Estados Unidos el arte devino disciplina universitaria,
tendencia que se acrecienta cada vez más y su más reciente –y más grande
acontecimiento- es que el Europa, como efecto del llamado Plan de Bolonia, toda la
enseñanza superior de las artes ha pasado al ámbito universitario.

Volviendo al contexto de nuestro programa, fácilmente se reconocen las dinámicas
globales mencionadas, como tensiones que atraviesan nuestra cotidianidad En el
siglo XIX en Francia, aludiendo a la miopía de una formación que sólo se ocupaba de
los problemas de producción de obras de arte, un dicho popular rezaba: “bruto como
un pintor”. Desde los años cincuenta del siglo XX se hablaba en nuestro medio de la
necesidad que tiene un artista de una formación humanística, además de su
adiestramiento específico teórico y práctico. Hoy en día, es claro que, en el campo
del arte, quien no posea lenguaje universitario está fuera de juego.

Pero, y es el segundo terreno de consecuencias que esta situación genera, se tiene la
impresión de que hay un el riesgo mayor: el de encadenar las prácticas artísticas a
vaivenes políticos que no son propiamente suyos, especialmente cuando la
enseñanza “científica3” se alía con los poderes políticos en un esquema basado en la
instrumentalidad del saber. Es ampliamente sabido que el modelo actual de
universidad –incluida la nuestra- tiende a ser hostil a las humanidades y las artes.
Negar esta condición agrava el estado de cosas, y todo el tiempo se niega.

El sistema basado en que el lugar privilegiado académica y políticamente parea la
investigación en Colombia es Colciencias; es un sistema basado en protocolos
rígidos, cuyo fundamento son las publicaciones indexadas, en las cuales los
pensamientos artísticos tienen poca o nula posibilidad de presencia; un sistema que
–al decir de varios denunciantes- tiene el agravante de reconocer solamente modos
de indexación norteamericanos, excluyendo los europeos; y con el agravante de que
su interés no es declaradamente la ciencia “pura” sino la ciencia aplicada. Resultado:
los intentos de inclusión de las artes al sistema de investigación se pueden realizar
hacer (y se están realizando), pero al costo de mutilar muchas de sus opciones más
propias en aras de las que pueden ser formuladas en esquemas productivos como el
de las industrias culturales.

En el contexto actual resulta impensable en Colombia que la enseñanza superior de
las artes se realizara fuera del ámbito universitario, así pudiéramos soñar con
retirarla de él. El campo artístico colombiano sigue siendo un espacio basado en su
mayor parte en lógicas coloniales y no ha sido capaz de luchar cosas tan esenciales y
básicas como un sistema propio de seguridad social. Estamos muy lejos todavía de
que el Estado garantice los derechos culturales, incluso, de que los reconozca,
aunque tengamos una Constitución Política que los nombra.

3 Las comillas se justifican por una sospecha: algunos profesores de ciencias han expresado en algunos
foros que no solamente las artes y las humanidades se sienten relegadas en los actuales sistemas de
validación científica, sino también las propias ciencias básicas y su enseñanza.



20

No tenemos gremios, asociaciones, ni grupos que definan una mínima conciencia
estamental y ni siquiera su condición universitaria hace que su práctica cumpla los
requisitos de una profesión formal.

En estas condiciones, el lugar idóneo para fortalecer pensamientos artísticos
estructurados, conscientes y críticos sigue siendo la universidad; pública, agregaría
yo, en la medida en que, en el actual estado de cosas, es la única institución que
antepone la pertinencia social de sus prácticas por estatuto.

Pero en una épocamarcada por la ortodoxia neoliberal de las políticas educativas del
Estado, la lucha por el arte actual es la lucha por la universidad actual, no solamente
como un lugar adecuado para las artes, sino como un lugar adecuado para el
conocimiento humano.

La reforma de 1993 del Programa de Artes Plásticas de la Universidad Nacional tuvo
muy claro el destino político que la época actual le imponía. A diferencia de toda otra
institución de enseñanza superior de las artes plásticas en Colombia, no se definió
como simplemente un lugar de formación de artistas, o para el arte o para la
producción de obras de arte, sino que tomó un partido político, histórico, pedagógico
y –también, claro está- artístico:

OBJETO DE ESTUDIO. El programa Académico de la Carrera de Artes
Plásticas está en capacidad de impartir una educación integral al estudiante
que desarrolle en él o ella un espíritu crítico, para que sea capaz de tomar
distancia de la experiencia cotidiana y puede producir imágenes capaces de
transformar la mirada de la sociedad. El lineamiento central del programa está
orientado hacia la formación de un Artista Pensador y hacedor capacitado
intelectualmente y técnicamente. La práctica del Arte contemporánea conlleva
tanto a un dominio de la especificidad formal de los lenguajes artísticos, como
a la conceptualización de la obra y su relación con otras áreas de la realidad y
el conocimiento. [sic]

“educación integral”, “espíritu crítico”, “tomar distancia de la experiencia cotidiana”,
“imágenes capaces de transformar la mirada de la sociedad”, “Artista Pensador y
hacedor”, “dominio de la especificidad formal de los lenguajes artísticos”,
“conceptualización de la obra”, “relación con otras áreas de la realidad y el
conocimiento” … es difícil encontrar una definición que pueda estar más alejada de:

Arte es el conjunto de reglas o preceptos que se tienen en cuenta para hacer
bien alguna cosa

definición tomada literalmente del diccionario de la Academia suscrita por Alberto
Urdaneta en el discurso ‘Apertura del Curso de Dibujo Natural en la Universidad
Nacional’ inaugural de su curso de dibujo en la UniversidadNacional, de la que daba,
en la ceremonia de inauguración de la Escuela de Bellas Artes el 20 de julio de 1886,
el “señor doctor D. Enrique Alvarez”, Secretario de Instrucción pública:



21

El arte es una de las más bellas manifestaciones del espíritu humano. El alma.
tiende hacia. las regiones de lo bello, á virtud de uno de susmás nobles ínstintos,
y fiel á la excelsitud de su origen. El arte tiene algo de divino: él embellece la
vida, levanta el carácter, dignifica al hombre, suaviza las costumbres y estrecha
los vínculos de la vida social. La humanidad le debe á las artes mucha parte de
sus bienes. Basta, para persuadirnos de ello tender una mirada hacia las
generaciones pasadas, ó en torno nuéstro. siempre y donde quiera han sido las
artes un elemento de bienestar y belleza, y compañeras inseparables del hombre
civilizado.

O la de Cesare Sighinolfi, quien sería el sucesor de Urdaneta como director de la
ENBAC a su muerte:

No puedo menos de congratularme, como el que más, por el establecimiento
definitivo de un plantel dedicado á desarrollar en la inteligente juventud
colombiana el amor á lo bello, á lo elevado, á lo grandioso.

La distancia entre los dos tipos de discurso es exactamente la misma que existe entre
la Constitución de 1886 y la de 1991, de las cuales son reflejo los dos4.

Para completar el panorama que definiría la diferencia entre el plan anterior y el que
creo la reforma de 1993, sería necesario tocar dos temas esenciales adicionales: la
experiencia y la historia. En efecto, el contexto ideológico del cambio revolucionario
en el enfoque del programa no puede estar completo sin estos –literalmente- campos
de batalla contemporáneos.

Una escuela no puede ser el lugar donde se implanten dogmas de ningún tipo. Si
para la Academia arte es: conjunto de reglas, las vanguardias históricas le opusieron
la divisa: no hay reglas. Ahora bien, ¿cómo enseñar sin reglas ni modelo ideales a
seguir? ¿Cómo enseñar la libertad, la originalidad o la autonomía? Alain Bonnet,
historiador francés del arte, que conoce bien los intentos de reforma al sistema
académico en el siglo XX, su relación con el advenimiento de las vanguardias y
estudiar los problemas del arte contemporáneo es tajante al respecto: los intentos de
construir modelos pedagógicos a partir del pensamiento de las vanguardias fracasan
porque son en sí mismos aporías.

Para no caer en la aporía de enseñar lo enseñable o de imponer la libertad, la
única respuesta es pedagógica: no se pueden enseñar resultados, ni procedimientos
ni estilos; se puede pensar en el aprendizaje de actitudes, de metodologías… en una
palabra, el problemano tiene que ver con la naturaleza de la obra de arte, el problema
es pedagógico.

4 Digamos en este punto que el debate con la política de Divulgación Cultural y el actual modelo de
Museo de Arte es exactamente el mismo: bajo su actual esquema, este último no hace más que
reproducir una política del buen gusto, típica de la sociedad estatizada, elitista del siglo XIX que
construyó las nociones de “alta” y “baja” cultura.



22

Eso es tema de la escuela moderna, la constitución del individuo –tema central de la
m0odernidad- implica una profunda y fecunda paradoja: el individuo moderno se
caracteriza por su pensamiento autónomo, que no se guía por elementos ajenos a su
propia experiencia, sino por su decisión autónoma que no pide permiso a ninguna
agencia externa y se hace responsable por las consecuencias de esas decisiones, que
son orientadas por un criterio propio. Ahora bien, la función de la escuela es
entonces –y muy lejos de transmitir cualquier dogma- es la de contribuir en la
construcción de ese criterio, independientemente de los objetos de estudio o de
experticias específicas.

Desde esa perspectiva, una escuela de arte moderno (o de arte vanguardista o de arte
contemporáneo, ni importa el dogma) es impresentable; solo implicaría una
actualización del gusto o el reemplazo de uno por otro (que, aunque mejor, sigue
siendo el dictamen de un conjunto de autoridades externo a la propia experiencia
…); otra cosa sería una escuela moderna de arte; es decir, que siguiera los dictados
pedagógicos antes expuestos y se propusiera la consolidación de un criterio (¿ojo!,
no un gusto) personal (que es a la vez individual y colectivo).

Pero, cabe la pregunta: ¿es posible una enseñanza –o, para ser más precisos- un
aprendizaje sin modelos? O, llegado el caso, ¿sin cánones? La pregunta permanece
abierta a la exploración, pero es posible que, al menos en ciertos aspectos y
momentos, la respuesta sea negativa. De hecho, los modelos no son necesariamente
malos –lo malo es el privilegiarlos a todos los otros aspectos que intervienen en el
acto pedagógico-; el sentido común dice que sería, en todo caso, preferible una
escuela de arte vanguardista que una escuela de arte academicista…

Llegaríamos a la conclusión de que sería ideal una escuela vanguardista de arte
vanguardista, si eso pudiera existir y con la condición de –parafraseando a W.
Benjamin- no perder de vista que el verdadero peligro es el de ponerse al servicio del
canon dominante, sea cual sea. No una escuela que transmita algún dogma, sino una
que estudie críticamente los cánones, como lo sugería la reforma de Alberto Arango
en 1936, expulsándolos de los talleres, pero estudiándolos como problemas teóricos,
su genealogía, sus características y consecuencias.

En esta dimensión, surge nítidamente el problema de la historia. La historia no es el
repertorio de los genios, estilos y modos triunfantes, eso solamente seguiría
perpetuando el discurso historicista de los detentadores del poder; sin embargo, así
es. Un estudioso que quiera revisar la historia del arte colombiano, solamente
encontrará –con muy limitadas excepciones- relatos de los artistas exitosos; los que
en su momento alcanzaron fama y reconocimiento, ganaron premios, salones,
fueron elegidos para representar al país, los que fueron impulsados por figuras de
poder como académicos, críticos, curadores, coleccionistas o teóricos, etc.

De un lado, el gran problema contemporáneo, como lo anunció desde comienzos del
siglo XXWalter Benjamin, es la concepción de historia; de otro lado, todo el edificio



23

académico se soporta, más que en estilos, formas, temas o materiales, en el discurso
de la historia universal. La incomprensión de este punto es la que ha permitido que
se cree la ilusión de que solamente por contravenir algunas de los dictámenes
académicos una se legitime como antiacademicista. Bastaría ver, para confirmar este
aserto, que toda reacción antiacademicista termina siendo enseñada en la Academia
e, incluso, como ciertos autores y tendencias de las vanguardias, elevadas al rango
de dogmas obligados.

La Historia Universal representa el triunfo de los decididores –como los llama
Lyotard-, de los poderosos que han ganado todas las guerras, dice Benjamin. La
historia Universal hace un recuento lineal de “todos” los acontecimientos de la
humanidad y los presenta como una línea que conduce ineluctablemente a un fin,
que ya fue pensado de antemano. Es la mejor garantía del pensamiento colonial y del
discurso del desarrollo, para el cual, nuestra única opción histórica es el de seguir el
camino abierto por los países ricos, por ella es que nuestro arte vive del imperativo
de estar a la última moda; por ella casi todos los artistas de nuestro pasado han
desaparecido en el valle de los muertos y prácticamente todos nuestros referentes
vienen de afuera.

La curaduría presentada en el museo nacional, Del costumbrismo a la academia
dejaba claro, entre otras cosas, que el modelo decimonónico de la ENBVAC era
mucho más flexible de lo que la historiografía del arte colombiano nos ha permitido
suponer y que el dogma academicista no tiene problema en ello, éste se hace más
duro e intransigente cuando se trata de la pintura de historia.

En resumen, para seguir adelante con nuestro análisis, digamos que el gran valor de
la reforma de 1993 fue que para hace la revolución que se proponía, comprendió que
debía lograr una confluencia entre las vanguardias pedagógicas y las vanguardias
artísticas y el lugar exacto en donde ambas confluyen es el problema de la
experiencia.

Incluyo algunos apartes de mi tesis doctoral, La Escuela Nacional de Bellas Artes de
Colombia y su Fusión a la Universidad Nacional de Colombia (1886-1993) /
Discursos de cuatro momentos fundacionales, en relación con la reforma de 1993:

El nuevo estudiante

Desde la perspectiva del estudiante, se define un trayecto que inicia con su selección
como tal. En los años cuarenta, todavía nos señalan los registros que no se le exigía
haber terminado el bachillerato; en los períodos y documentos estudiados, no se
encontraron referencias respecto al momento en que para el ingreso a la Escuela de
Bellas artes se hayan planteado las mismas exigencias que para cualquier otra
profesión; parecía que al menos en el momento de la fusión, 1964, ya existía este
requerimiento y que desde hacía ya mucho tiempo se consideraba que la formación



24

del artista exigía una formación humanística que solamente la institución
universitaria podía garantizar. Hasta los años ochenta el aspirante presentaba el
mismo examen de admisión que para cualquier otro programa (de conocimientos
generales) y adicionalmente uno en forma de cuestionario, que incluía humanidades
y razonamiento abstracto. En esa época se implementó el examen específico, que se
agregó a las pruebas generales. Este examen, diseñado y aplicado por el propio
programa incluyó pruebas de aptitudes que se decantaron en un esquema de cuatro
pruebas: la realización de una imagen bidimensional, una construcción
tridimensional, un análisis teórico y una entrevista individual con un jurado de dos
profesores.

Esta larga lista de pruebas presenta ya un carácter complejo; lo más destacable es la
declaración por parte del programa de que quien aspirase a graduarse en él debía
tener una base de conocimientos generales sólida, unas aptitudes para la práctica de
las artes plásticas, una capacidad argumentativa escrita y oral y una certeza respecto
a su elección profesional. Con la reforma de 1993, este enfoque se complementaría
al final de la carrera con la figura de Trabajo de Grado, en la que volvían a confluir
estos elementos: se trataba de la presentación de un trabajo plástico acompañado de
un documento escrito que reflexionaba sobre su proceso, sus decisiones y sus
argumentos. Una vez seleccionado, el nuevo estudiante iniciaba el Ciclo Básico: en
él, como su nombre lo indica, adquiriría los conocimientos fundamentales para su
formación como artista. Evidentemente, aquí está inscrito el primer y definitivo sello
de escuela: quien no adquiera esa base no puede considerarse artista a título
completo; los principios políticos respecto a lo que signifique o no ser artista
profesional, es decir, con una presencia legítima en el campo y un aval para su
ejercicio público según un programa determinado, aquí se expresan. Es claro que
esta no es la única vía en el campo, pero sí lo es para esta escuela en particular.

Es inevitable asociar esta etapa con la construcción del concepto de infancia por la
pedagogíamoderna: el reconocimiento de una fase de la existencia como un universo
diferenciado y que, por lo tanto, exige determinar sus características y sus leyes
propias generó una transformación total en la manera de definir al individuo y sus
interacciones con el mundo social. La noción de infancia no quiere decir
necesariamente inferioridad o incapacidad, ni tampoco a algún tipo de privilegio,
apunta hacia la especificidad de un momento de la experiencia en la que el individuo
no se basta por sus propios medios y requiere de una guía.

De la misma manera, sin desconocer los valores propios ni la particularidad de su
experiencia, no se reconoce en el estudiante una capacidad total; en esta época, antes
de reconocer institucionalmente su voz específica, aprende el valor del uso de la
palabra, se introduce en tradiciones y comunidades específicas y se le acompaña en
la construcción de un derrotero propio; a esto se agrega la tradicional desconfianza
del medio universitario respecto a la educación básica; la universidad se reserva el
derecho de reconfigurar el pensamiento del estudiante:



25

Durante este primer ciclo el estudiante recoge los rudimentos de un lenguaje propio
del arte, lo cual implica una ruptura con la mirada escolarizada y clasificatoria
con que lo ha equipado la educación secundaria5.

En correspondencia, en el Ciclo Básico el estudiante no puede inscribir asignaturas
electivas y sus semestres están estrictamente programados por la coordinación del
programa.

La lógica proyectual

La reforma de 1993 se hizo fundamentalmente a nombre de la práctica artística
contemporánea:

La reestructuración curricular de la Carrera de Artes Plásticas es impostergable,
pues la formación impartida carece de los elementos básicos constitutivos de la
práctica artística contemporánea... es necesario abrir un compás flexible múltiple
y diverso, acorde con las búsquedas de la vida contemporánea. La práctica del
artista contemporáneo nos muestra que éste [a] debe estar capacitado para
realizar sus proyectos en cualquier medio según su lineamiento conceptual sin que
necesariamente se especialice en un medio determinado6.

Explícitamente, el documento reconoce que en las prácticas artísticas
contemporáneas se ha dado un desplazamiento que transforma la jerarquía
tradicional en la que el medio se hallaba en la cima, con la introducción de una
modalidad importante: el proyecto.

Sin que haya sido objeto de mayores desarrollos conceptuales, la noción de proyecto
tomó el lugar hegemónico en las diversas concepciones de obra de arte a finales del
siglo XX y comienzos del XXI en Colombia. En parte, esto se debe a la necesidad de
integrar al pensamiento artístico, procedimientos que desde hacía ya varias décadas
se presentaban en sus prácticas, en parte al influjo del mundo universitario –como
lo evidencia el peso cada vez mayor que ha asumido el término investigación en las
prácticas artísticas y, seguramente, a una serie de fenómenos pedagógicos no muy
estudiados aún, que acercarían nuevamente los procesos plásticos a los de otras
disciplinas como la arquitectura y el diseño.

5 Materia: Taller Experimental’, DPE.
6 “Justificación del cambio”, DPE.



26

Para ningún artista hoy es ajena la noción de proyecto. De hecho, es muy probable
que esta modalidad haya desplazado casi totalmente la idea tradicional del artista
que está en su taller ocupado de producir su obra personal, la cual de tiempo en
tiempo se haría visible públicamente. En el contexto actual, lo más corriente es que
el artista trabaje al ritmo de convocatorias –salones, concursos, curadurías, premios-
y que, en cada caso, su taller, procesos y materiales se replanteen para atender los
requerimientos del proyecto, con lo cual conceptos muy arraigados en la vieja
academia como estilo o autoría son fuertemente relativizados.

Era lógico que esta tendencia marcara profundamente los modos de enseñanza del
arte y la reforma de 1993 lo asume estructuralmente. Hemos citado antes la
diferencia propuesta en el documento de reforma entre “método inductivo” y
“método deductivo”; no hay en el mismo una definición específica en el mismo y, por
el contexto en general, no parece que el comentario se refiera a los métodos de
investigación tradicionalmente llamados así, sino al hecho pedagógico de que, en el
primer ciclo, el estudiante trabaja bajo la dirección del profesor:

Del primero al cuarto semestre se imparte una formación inductiva dirigida por el
docente sobre la base del reconocimiento de los problemas plásticos fundamentales,
esto es situar al estudiante frente a los problemas del arte mediante ejercicios de
carácter plástico y orientaciones precisas. Se busca que el estudiante establezca
comprobaciones experimentales y que en el proceso descubra preguntas que lo
aproximen a posibles soluciones, estos reconocimientos serán parte se [sic] su
acervo para iniciar el ciclo deductivo de las propuestas personales7.

Y en el segundo, debe hacerse responsable por su búsqueda y planteamientos: sobre
el siguiente ciclo:

A partir del quinto semestre se ofrece el espacio donde iniciar la materialización de
las diversas propuestas que el estudiante empieza a reconocer como propias. Es el
comienzo de una ruptura programática donde aparecen con claridad las bases de
la investigación en arte, es decir: sin ejercicios programados y con seguimiento
individualizado por parte de los maestros.

Podría describirse el cambiometodológico en la línea de los Talleres Experimentales
como el paso de la lógica del ejercicio a la lógica del proyecto. En efecto, esta

7 Nótese una cierta analogía –como también lo sugería el concepto de proyecto con los métodos de la
ciencia.



27

expresión describe bastante bien los dos ámbitos en los que se espera un desempeño
del estudiante; un ejercicio versa sobre un tema determinado, propone unas
actividades claramente definidas en su propósito, materiales y duración, describe su
articulación con otros problemas, se sabe a qué resultado se llegará y de qué modo
y, por lo tanto, los aspectos a evaluar son totalmente evidentes. Un proyecto, en
cambio, es un proceso del que se puede saber dónde arranca, pero su desenlace es
incierto (de hecho, un proyecto de investigación o de creación que cumpla
exactamente lo que en su primera formulación plantea, se vuelve altamente
sospechoso en relación con la expectativa de generación de conocimiento nuevo), se
debe adaptar a tiempos, lugares y recursos específicos, pero en su aspecto más
autónomo, sólo termina cuando debe terminar, y durante su trayecto puede cambiar
tantas veces de rumbo como sea necesario, llegando incluso (y es lo que
normalmente se espera de él), a subvertir sus propios principios y revelar razones y
motivaciones que en principio permanecían ocultas bajo las primeras formulaciones.
En síntesis, un proyecto de creación debe construir sus propias reglas, volviendo
siempre al origen en cuanto se vuelva a comenzar.

La lógica del ejercicio tiene unas condiciones de trabajo y de autoridad muy claras:
el profesor sabe a dónde se dirige, él posee un saber que será transmitido al
estudiante, y mantiene todo el tiempo el control; la lógica del proyecto introduce, en
cambio, una serie de variables pedagógicas notables: el profesor no puede saber a
dónde se dirige el proyecto, el único que podría llegar a saberlo es el propio
estudiante, siempre y cuando sea capaz de indagar rigurosamente en sus propias
ideas, impresiones e intuiciones, para lo cual requiere, no tanto del guía, como del
Otro que interpela desde su propia experiencia, permitiendo así depurar la mirada
del estudiante hacia su proceso, tomando distancia de su propia experiencia para
considerarla críticamente. Éste es el núcleo pedagógico que ejerce un cambio del
centro de gravedad, -verdadera revolución copernicana, para usar la expresión
tantas veces dicha por Jean Piaget- que plantea una nueva serie de exigencias
metodológicas: el objetivo no es el de llegar a una serie de productos
predeterminados como artísticos, sino el de consolidar un pensamiento crítico en el
estudiante, misión que hasta ese momento se consideraba connatural a la formación
universitaria.

El avance hacia una cada vez mayor conciencia y madurez desemboca en el ciclo
final, donde la responsabilidad sobre el resultado se ha trasladado ya casi totalmente
del lado del estudiante, quien deberá dialogar entre pares con el tutor que él mismo
ha elegido. Posteriormente, en un ambiente altamente ritualizado, con la exposición
final de Trabajo de Grado y un documento escrito de carácter reflexivo, el estudiante
desaparece y emerge el artista profesional.

El nuevo profesor.



28

Los testimonios sobre el ambiente académico previo a la reforma de 1993 dan
importancia a dos factores: la movilización de los estudiantes y la presencia de un
grupo de profesores jóvenes que proponían nuevas estrategias y modos de pensar el
arte. Los deseos internos de cambio se encontraron con ideas de renovación venidas
del exterior del programa, simultáneamente coincidían con los movimientos de
reforma general de la Universidad y de reacciones frente a la profunda crisis que
atravesaba el país. En este medio, se gestó la reforma con la participación de la
generación de profesores que tomaba el relevo, tres décadas después de la
desaparición física e institucional de la ENBAC. Estos profesores se habían formado
en un ambiente distinto a la academia cerrada en donde habían estudiado sus
maestros. Varios de ellos volvían luego de haber realizado estudios en el exterior y
hacían parte del circuito artístico más visible.

Si hasta el momento el programa de Artes Plásticas era considerado el depositario
más conspicuo del antiguo pensamiento académico, ahora se ensayaban nuevas
estrategias pedagógicas, de manera que, en relación con los Talleres, la reforma se
había iniciado antes de que fuera finalmente promulgada.

La nueva figura profesoral era la de una persona informada, activa en el circuito
artístico, dialogante y más preocupada por la reflexión que por la transmisión de
algún oficio en particular. En consecuencia, esta figura asumía de una forma
diferente su autoridad.

El de la autoridad es un tema fundacional para la pedagogía. En su dimensión más
formal, el profesor es delegado por la institución para representarla y de ella deriva
su legitimación: la institución se hace garante del rigor de su proceso de selección,
de la calidad de sus conocimientos artísticos y pedagógicos, controla su quehacer y
le define los principios sobre los que construirá su acción particular. El profesor es
el término más visible de una cadena de intermediaciones a través de las cuales las
comunidades que conforman el campo determinan el rumbo de la escuela consciente
o inconscientemente.

Hemos visto las características que en general adquiere el profesor dentro del
sistema de gremios y academias y el surgimiento de la figura que hemos llamado el
profesor escindido, que llegó a ser la más común en la Escuela de Bellas Artes
colombiana. A finales del siglo XX, cuando se llevó a cabo la reforma más ambiciosa
de la enseñanza superior del arte, encontramos una generación de profesores que
programáticamente no desea hacer de su práctica pedagógica algo diferente de su
práctica artística y, a nombre de los recientes desarrollos del arte asume otras
dinámicas de enseñanza. Sin embargo, podría suceder que esta intención no difiriera
del sistema que criticaban más que en la elección de un modelo más adecuado (por
ser más actual), pero que siguiera siendo objeto de imitación.

La variedad de matices del espectro de profesores reunía entonces, en los años
ochenta y noventa, artistas y profesores académicos; artistas de lenguajes más



29

contemporáneos, unos con métodos pedagógicos innovadores y otros con métodos
pedagógicos academicistas y artistas academicistas que intentaban tener métodos
pedagógicos contemporáneos o, más exactamente, que intentaban orientar a los
estudiantes hacia la producción de obras contemporáneas, cuyas dinámicas
profundas no les eran familiares.

La condición profesional del profesor

Desde los inicios de la república hubo preocupación por la formación de profesores,
pero no siempre tuvo ésta un apoyo financiero e institucional mínimo. La
profesionalización del docente en Colombia se afianzó con la creación de la Escuela
Normal Superior en el gobierno de López Pumarejo, a la que habían antecedido
algunas facultades de educación que fueron fusionadas para tal fin. Esta Escuela
siguió el modelo de la École Normale Supérieure de Paris y convocó a los mayores
sabios en cada una de sus ramas, entre las cuales, según Juan Manuel Ospina, se
contaba la de Bellas Artes8, específicamente historia del arte, que fue dictada por
GerardMassur, aunque también el área de historia estuvo a cargo de Gabriel Giraldo
Jaramillo.

Con el establecimiento definitivo de la Escuela Normal superior, la actividad del
profesor definitivamente se profesionalizó, proceso acompañado con decretos
reglamentarios y la creación de un escalafón docente, de publicaciones y lugares
institucionales. Cuando la Normal desapareció, la formación se situó en las
universidades, pero la enseñanza del arte no participó de estas dinámicas sino
tangencialmente y como parte de la formación de profesores en ciencias y
humanidades.

Según estos antecedentes, es lógico que los profesores de arte hayan tendido
tradicionalmente en Colombia en el siglo XX a definir sus prácticas desde una

8 “Esos estudiantes, esas herramientas y el grupo de profesores realizaron sus actividades en seis
campos diferentes de especialidad científica; ciencias sociales, filología e idiomas, ciencias biológicas,
y química, física ymatemáticas, bellas artes e industrias”. No hemos encontrado registro de la relación
específica del arte con la estructura de estudios de la Normal Superior, aparte de algunas rápidas
menciones; en todo caso, los documentos describen siempre a la ENBAC como el lugar de formación
de profesores de bellas artes, y no es claro hasta dónde se daba, durante su existencia, el diálogo que
se esperaba entre las dos escuelas; sin embargo, el artículo de Ospina citado refiere algunas
declaraciones del rector Socarrás respecto a la importancia del estudio del arte en el plan de estudios:
"Concluimos que la pedagogía, la psicología y la práctica pedagógica debían ser obligatorias en todas
las secciones, en vista de formar no solo profesores especialistas sino también buenos maestros, así
como expertos en pedagogía con el dominio de una rama científica determinada. Para reforzar la
formación humanística se agregaron filosofía e historia del arte en todas las secciones, considerando
que el dominio del método científico requiere de la lógica y la teoría del conocimiento y que la
información artística amplía el horizonte intelectual del maestro". Ospina, La Escuela Normal…,
op. Cit.



30

perspectiva muy cerrada en la que se tienden a reproducir los modelos de formación
que se recibieron, intentado introducir variantes según las condiciones específicas
de los lugares de trabajo y según el sentimiento que cada profesor hubiera tenido
respecto al éxito de dicha formación en sí mismo; de esta manera, los esquemas
heredados del siglo XIX se prolongaron durante todo el siglo. Por otro lado, se
entiende que el problema de la enseñanza del arte se basara casi exclusivamente en
problemas de definición de la obra de arte, quedando el componente pedagógico
librado al sentido común de los profesores. La fundación de programas
especializados en la enseñanza del arte es bastante tardía y el más antiguo fue,
precisamente el de la Universidad Nacional, que desapareció en los años setenta.
Estos programas no resolvieron la escisión entre los dos campos, en los que una
disciplina se subordina inevitablemente a la otra. Se percibe en los documentos una
generación de profesores jóvenes, egresados de la misma escuela que se introducen
a las dinámicas universitarias con una voluntad que no sienten recíproca por parte
de la universidad, empezando por el programa de Arquitectura; a esto se suma la
crisis de la propia universidad, que refleja la crisis social. Las diversas reformas
universitarias atraviesan las épocas caracterizadas por el rescate del proyecto de la
universidad, por las transformaciones relacionadas con el Informe Atcon, por el
Frente Nacional, que, proponiendo la alternancia de las élites representadas por los
dos partidos políticos tradicionales, cambió el estado de Violencia por el estado
permanente de excepción que estigmatizaba forma alternativas de pensar la política,
repitiendo los mismos discursos sobre responder a las necesidades del progreso –
siempre aplazado- del país y los mismos diagnósticos que hablan de la inadecuación
de la formación universitaria a esas necesidades, de la desactualización de los
profesores y planes de estudio, de los planes de estudio librescos, enciclopédicos y
poco prácticos.

Enmedio de todo esto, los profesores siguen intentando permanecer en un imposible
punto medio entre la tradición y la innovación. Imposible, porque mantienen –
incluso a su pesar- los principios academicistas de imitación de modelos y
estructuración del buen gusto (que cambia los modelos, pero no la lógica) en relación
con una tradición cada vez más degradada, en la que –a falta de estudios sobre la
misma- los supuestos reemplazan a los hechos y los lugares comunes a las normas:
una tradición que cada vez lo es menos y cada vez es más convención. Imposible, por
el otro lado, porque a falta de una mayor precisión en los problemas estrictamente
pedagógicos que derivan de la pretensión de libertad de artista moderno, y de la idea
de que la disciplina antigua de los oficios tradicionales podía proyectarlo a un estado
en que, una vez terminados sus estudios desaprendería lo aprendido y constituiría
un pensamiento propio, la enseñanza en la cotidianidad se convirtió en una especie
de metafísica en la que el profesor, investido por un autoridad cuyos fundamentos
no eran del todo claros, tenía un conexión con el mundo del arte, del cual el
estudiante sólo tenía un visión parcial, permaneciendo oculta la razón de ser de



31

muchos de sus principios, repartía cotidianamente una pequeña dosis de verdad que
por acumulación formaría a los futuros artistas.

Un problema adicional a tener en cuenta, es que, si el estatus social del artista ha
enfrentado históricamente tantas dificultades, el del profesor ha sido todavía más
complejo:

Se ha planteado acertadamente que la historia del maestro en Colombia es la
historia de una paradoja. Una paradoja frente a su saber y frente a su quehacer.
Esta situación expresa la contradicción entre lo que se le exige y lo que se le da,
entre la formación que recibe y las condiciones en que realiza su trabajo, entre la
falta de reconocimiento social e intelectual y las posibilidades reales que permitan
su realización personal y profesional. Se le entrega la inmensa responsabilidad de
formar hombres y conciencias pero se desconoce prácticamente la importancia
social de su trabajo. Se le exige una gran capacidad profesional pero la formación
que se le ofrece se restringe casi exclusivamente a la parte operativa del
conocimiento. Se le exige una vocación supuestamente innata, pero no se le
reconoce una identidad intelectual9.

Notará el lector que al hacer este recuento de la transformación de los modos de
enseñanza del programa los argumentos son casi exclusivamente artísticos, esto es
así porque la tendencia que ya se ha señalado, que excluye la consideración de los
problemas desde la perspectiva pedagógica. En conclusión, respecto a este punto,
queda claro que el éxito de la reforma dependía directamente del éxito en la
construcción de un nuevo profesor, exigido por el nuevo pensamiento, pero la
ausencia de espacios de reflexión específicamente pedagógica impedía esa
construcción.

El campo pedagógico10

Simultáneamente al ascenso de las vanguardias artísticas, se dio también el de las
vanguardias en el campo de la enseñanza. Cuando el sistema académico apuntalaba
la autonomía del campo del arte, los movimientos pedagógicos modernos construían

9 Torres Azócar, Juan Carlos, ‘La historia de la educación y la pedagogía En la formación de docentes,
en: Folios V, fasc. 9, Universidad Pedagógica Nacional, 1998, p. 44 – 57. Torres cita a: Martínez,
Alberto y Álvarez, Alejandro: “El maestro y su formación: la historia de una paradoja”, Educación y
Cultura, Nº 20, Bogotá, julio de 1990, p.p. 5-8.
http://www.pedagogica.edu.co/storage/folios/articulos/folios09_08arti.pdf
10 En este aparte se reproducirán fragmentos de documentos ya citados para el segundo momento
fundacional especialmente. Dada la importancia del tema pedagógico, se considera que justifica un
desarrollo adicional y para él es importante recordar algunas declaraciones de primera mano.



32

un campo también propio. Esta lucha política está documentada en innumerables
estudios poco reflejados por la historiografía tradicional del arte. Sin embargo, el
paralelo es inevitable; los discursos pedagógicos modernos abrieron paso a
conceptos como la escuela laica, mixta, neutral políticamente; a los discursos del
sujeto, al surgimiento de métodos que buscaban la formación de la autonomía del
pensamiento y la búsqueda del saber por sí mismo sin legitimar esa búsqueda por el
sometimiento a poderes o intereses externos.

Si la historia tradicional del arte moderno insiste en la incomprensión de que fueron
objeto las vanguardias, la historia de la pedagogía moderna puede mostrar muchas
más violencias en contra suya, desde los intentos de los círculos de poder por
controlar sus desarrollos más progresistas, hasta el papel nefasto de la iglesia
católica, cuya auto denominación de guardiana de la civilización y –a su nombre-
detentadora del monopolio en la educación, que si bien no dejó de hacer aportes
importantes a las prácticas pedagógicas, la defensa de sus intereses terrenales la
convirtió en freno de las más elementales movimientos de justicia social.

La clase como taller

Uno de los puntos más fuertes de la reforma de 1993 fue la definición de la figura del
Taller experimental: ella condensa su sentido profundo, al punto de que fue desde
entonces denominada como “la columna vertebral de la carrera”. Vista
retrospectivamente, ella definió el momento en el que, finalmente, se reunían la
vanguardia artística y la vanguardia pedagógica. Taller y experiencia son dos
conceptos fundamentales tanto para la primera como para la segunda; el Taller
Experimental significaba simultáneamente una nueva manera de entender el
fenómeno artístico en el interior de la escuela, que la sintonizaba con los desarrollos
más recientes de la práctica artística y una nueva manera de entender el hecho
pedagógico en el mismo contexto, superando la enorme distancia que separaba sus
modos de enseñanza con los de la pedagogía moderna.

Los testimonios de los protagonistas de la reforma que se estudiaron para esta
investigación hacen énfasis en que el término “experimental” se relacionaba con
experiencia y las críticas al desenvolvimiento posterior del Taller Experimental
apuntan a su tendencia a relacionarlo con “experimento”. Podría decirse que el
concepto original se refería a experiencial en un doble sentido: por un lado, a un
aprendizaje de la experiencia y, por otro, a que ésta constituía el principal objeto de
estudio.

Diversos testimonios sobre las ideas pedagógicas de vanguardia que se
implementaban desde el siglo XIX hacen énfasis en los nuevos lugares de enseñanza
que reemplazaban la antigua aula oscura, poco aireada, rígida en su disposición física



33

–estudiantes silenciosos y sin mayor opción de movimiento, sentados en sillas
incómodas, escuchando y copiando el discurso unidireccional del profesor– por
espacios más abiertos, con libros y materiales de investigación, en donde una
dinámica de acciones y diálogos que acentuaban el papel del estudiante en su propia
formación cambiaban el concepto de salón por el de taller. En estos espacios que
exigían del estudiante revisar por sí mismo los fenómenos y a conformar ideas
propias, basados en la propia experiencia, confrontada con el saber más riguroso,
otras condiciones de autoridad se instalaban. El mismo espíritu es perceptible en la
Reforma de Artes Plásticas en 1993: Podría decirse que aquí se cumplía un viejo
anhelo y que el Taller Experimental constituía la forma más revolucionaria que se
hubiera pensado para la enseñanza del arte en Colombia11; y aunque así haya sido,
dos circunstancias pesarían para que 10 años después el Taller Experimental
desapareciera, ahogado en un escepticismo y una crítica casi unánime que lo veía
como una forma autoritaria poco necesaria para la escuela.

La primera circunstancia tenía que ver con que el alcance de estos anhelos
vanguardistas llegaba precisamente en el momento de mayor desprestigio de las
vanguardias, cuyos proyectos utópicos –en parte por ataques de diversos campos de
la cultura que los veían como un fracaso histórico y en parte por su propia acción que
había diluido los conceptos más caros para la tradición artística- fueron objeto de
una crítica estructural. La segunda, con la incapacidad de la comunidad para llevar
a sus últimas consecuencias la reforma. Incapacidad debida a varios factores
institucionales y personales; estos últimos tienen que ver con la poca disposición
para el cambio que mostraron muchos profesores quienes por falta de información
y de interés, no enfrentaron los cuestionamientos y las nuevas tareas que el nuevo
contexto planteaba y con la falta de acción institucional que no estuvo a la altura de
las exigencias de una reforma, de manera que la dinámica de los cambios
rápidamente se redujo y se retornó a las viejas formas, bajo ropajes nuevos.

11 Seguramente no sólo creación de la Universidad Nacional, pero nos faltan datos de otras
instituciones en los que se pudieran observar procesos semejantes oequivalentes.


