
1 
 

Volver a lo esencial – documento amplio 
Programa para la candidatura a decanatura de la Facultad de Artes 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Miguel Huertas Sánchez 
 

NOTA: 
Este documento recoge y 
amplía lo planteado en el texto 
documento. MH.pdf, 
divulgado originalmente. Dado 
que se trata de una reflexión en 
curso, el orden y la 
nomenclatura asociada a 
algunas ideas puede variar, pero 
el sentido permanece igual. 



2 
 

Introducción ……………………………………………………………………………………………   3 

Propuesta resumida en cuatro puntos estratégicos ……………………………………………….…….   5 

1. Un diálogo interno que recupere la esencia política del pensamiento pedagógico ………………….   5 

Tenemos un exceso de administración y una tremenda escasez de reflexión pedagógica ……   8 

Con o sin constituyente universitaria, hoy necesitamos prioritariamente repensarnos ……….   9 

El distanciamiento …………………………………………………………………………….   9 

2. Una Reflexión colectiva sobre la salud emocional de la comunidad ………………………………...  11  

3. Una política de comunicación e información Publicaciones ………………………………………...  13 

Publicaciones ………………………………………………………………………………….  13 

Comunicaciones ……………………………………………………………………………….  13 

4. Impulsar la creación de un sistema nacional de investigación en artes y humanidades  

y un centro nacional de la imagen…………………………………………………………………… 15 

La investigación y las artes ……………………………………………………………………. 15 

Antecedentes …………………………………………………...………………………………16  

En busca de una Nación diversa ………………………………………………………………. 18 

La extensión …………………………………………………………………………………… 19 

Consideraciones finales …………………………………………………………………………………. 20 

  



3 
 

 

Introducción 

I. 

Una decanatura es un lugar político definido por una doble valencia: la primera (su mayor 

fuente de legitimidad) conecta con la comunidad que representa; la segunda conecta con un 

proyecto político de las autoridades universitarias, con las que puede tener más o menos 

afinidades; ellas, a su vez, conectan con el gobierno nacional. Cada una de estas dimensiones 

le plantea una complejidad que debe ser atendida, pero lo que indudablemente no puede 

perder de vista en ningún caso es su propia identidad, de donde extrae la materia para su 

configurar su comunidad. 

Una decanatura, entonces, no es simplemente una dependencia administrativa, ni es una 

gerencia. Es una instancia de representación de una comunidad pensante y, por lo tanto, con 

un proyecto político que, si bien debe atender lo material, se debe sobre todo al cultivo de un 

espíritu colectivo cuyo fundamento es el acto pedagógico. 

Ahora bien, Nuestra comunidad se encuentra altamente fragmentada, dispersa y dolida; sin 

embargo, dado que vivimos tiempos de transición, debemos ponernos en capacidad de tomar 

las decisiones adecuadas que, fortaleciendo previamente nuestro interior, nos permitan 

proyectarnos y ampliar nuestros aportes a la construcción de lo colectivo en medio de la 

agitación de los tiempos. Para ello, debemos revisar muy profundamente nuestra 

cotidianidad, reencontrarnos y ser de nuevo, juntes. 

II. 

Soy un artista-profesor adscrito a la Escuela de Artes Plásticas, vinculado al doctorado en 

arte, arquitectura y ciudad (línea estética y crítica), investigador en educación e historia 

política de las artes. Mis estudios superiores los realicé en nuestra facultad, a la que ingresé 

como profesor ocasional en 1992 y de planta en 1993. He tenido una vida profesional de 

entrega total al pensamiento pedagógico, con una condición: poder pensarlo desde el arte. 

Sobre eso he escrito varios libros, artículos, ponencias, y realizado obras en diversos medios. 

Como artista y como profesor he recibido varias distinciones. He ocupado cargos académico 

administrativos de responsabilidad. Soy dibujante, y mi lugar natural es el aula, sea en talleres 

o en seminarios de investigación; mis experiencias me han permitido hacerme un panorama 

amplio de los problemas políticos de la enseñanza superior de las artes en la Universidad y 

en el país. 

Desde este lugar propongo un cambio en el centro de gravedad: trabajar para el 

fortalecimiento de nuestra comunidad; una comunidad diversa que simultáneamente 

comparte principios comunes y convoca diferencias y que merece una mejor participación 

en la toma de decisiones que la afectan en todos los niveles para trabajar con una clara 

conciencia de ser ante todo una institución educativa, en la que se estudia, se delibera y se 

actúa sobre las imágenes y discursos de una Nación, constitucionalmente definida como 

multicultural, y aspira a condiciones dignas que permitan el crecimiento individual y 

colectivo. 



4 
 

Evidentemente, la Facultad y la Universidad ya avanzan en esa dirección, pero enfrentan 

grandes dificultades que las alejan del estado ideal que podrían tener según sus grandes 

posibilidades. Para caracterizar a grandes rasgos esas dificultades, podemos señalar algunos 

elementos. 

En 2002 inició la reforma llamada Revolución educativa, cuyo ideal de universidad se define 

por principios economicistas y tecnocráticos, sometida a una administración verticalista, 

dogmática y nulamente dialogante, que ha hecho estragos en la cultura, las artes y la 

educación en Colombia y que alcanzó su mayor poder destructivo con las medidas tomadas 

durante la pandemia de 2020 y 2021 y con la Segunda misión internacional de sabios. Con 

la imposición de ese modelo ortodoxamente neoliberal, se ha borrado la memoria de las 

comunidades académicas y sociales y se crearon las condiciones para una de las peores crisis 

que haya conocido la Universidad Nacional.  

Pero no es la única causa. Por diversas razones, tanto en la Universidad en la Facultad de 

Artes, no hemos sabido situarnos en ambiente sereno en el que nuestra diversidad no sea una 

contrariedad, sino una virtud. A pesar de las filiaciones profundas de nuestras disciplinas y 

de sus orígenes compartidos, seguimos tendiendo a privilegiar las diferencias y no lo común, 

de manera que nos resulta demasiado difícil –con frecuencia, imposible- dialogar entre las 

distintas unidades.  

Por estas razones la prioridad es intentar reconstruir el tejido social y los sentimientos de 

comunidad en una suerte de círculos concéntricos, empezando por nuestra cotidianidad 

curricular como foco y avanzando hacia los contextos de facultad, de Sede, de Universidad 

y de Nación. 

 

 

 

 

  



5 
 

Propuesta resumida en cuatro puntos estratégicos 

Propongo cuatro puntos, a manera de escenarios de diálogo: 

1. Recuperar la esencia política del pensamiento pedagógico. 

2. Una Reflexión colectiva sobre la salud emocional de la comunidad. Las políticas 

educativas neoliberales, los abusos de poder, la pandemia y el conflicto en la Universidad 

generan hoy un estado de fragmentación de la comunidad. 

3. Una política de comunicación e información que relance la publicación y divulgación de 

nuestras producciones y abra diálogos profundos en la Facultad, con la Sede, con la 

Universidad y con el país, dentro de una administración cercana y participativa. 

4. Impulsar la creación de un sistema nacional de investigación en artes y humanidades y un 

centro nacional de la imagen. 

Siguiendo esta estructura, describo con más detalle algunas particularidades de cada punto. 

 

1.  

Un diálogo interno que recupere la esencia política del pensamiento pedagógico  

Aristóteles advertía que el ser humano es un animal político, puesto que vive y se desarrolla 

en sociedad y que su naturaleza está orientada hacia la vida en comunidad. Para ello, necesita 

desarrollar virtudes cívicas, de modo que la educación es fundamental porque transmite los 

valores y normas necesarios para que los individuos puedan vivir en armonía, contribuir al 

bienestar común actuando de manera justa y virtuosa. La educación no solo tiene un propósito 

individual, sino también comunitario y dura toda la vida. Para él, sin una educación adecuada, 

los individuos no pueden cumplir plenamente su naturaleza política ni contribuir 

adecuadamente al bienestar de la comunidad. 

Dialogando con habitantes del valle del Sibundoy sobre su educación propia, resulta claro 

que ella contiene toda su cosmogonía y su estar en el mundo en un proceso integral que, en 

gran medida, pasa por la chagra y una ritualidad cotidiana que no se divide en áreas ni 

componentes, ni depende de una planificación estricta. 

Rousseau daba en sus reflexiones pedagógicas, una gran importancia a la noción de 

autonomía: la capacidad del individuo para guiar su propia vida de acuerdo con la razón y la 

libertad. Debería permitirse al alumno desarrollar su propio juicio y sus capacidades a través 

de la experiencia y la reflexión, más que a través de la imposición de reglas y conocimientos 

externos, de manera que contribuya al bienestar común, equilibrando la libertad personal con 

la responsabilidad social. 

Agustín Nieto Caballero, rector de la Universidad Nacional en 1939 y 1940 decía en uno de 

sus discursos al estudiantado (porque sí se puede tener una comunicación directa con él): 

“Quisiéramos que la Universidad no fuera solamente la fábrica de profesionales más o menos 



6 
 

expertos, sino también un laboratorio de investigación cuyas luces estuvieran 

permanentemente encendidas, y un refugio seguro para la juventud estudiosa de toda la 

nación”. 

Manuel Quintín Lame, rechazó fuertemente la educación tradicional de su tiempo y vale la 

pena recordar sus ideas, porque las condiciones que vivió no han cesado del todo. De hecho, 

sigue siendo muy necesaria su crítica porque siguen siendo reales la colonización cultural, el 

desconocimiento de la realidad indígena, la imposición de unas visiones eurocéntricas que 

no ofrecen espacios para que los estudiantes indígenas pudieran aprender sobre su propio 

patrimonio cultural y sus formas de conocimiento tradicionales, reforzando la percepción de 

que su cultura es inferior. 

Paulo Freire usó el término "educación bancaria" para describir un modelo tradicional de 

enseñanza en el que el conocimiento se deposita pasivamente en los estudiantes, en lugar de 

ser construido activamente a través del diálogo y la reflexión. Reduce al estudiante a ese rol 

pasivo, cuya función principal es memorizar y reproducir, sin que sus experiencias previas 

sean tenidas en cuenta, con docentes que ejercen un control autoritario sobre el proceso 

educativo, decidiendo qué conocimientos se deben transmitir y cómo, y sin ninguna 

participación activa ni crítica. A este modelo opuso el de la Educación Problematizadora en 

el que estudiantes y docentes trabajan juntos para explorar y analizar la realidad, plantear 

preguntas y buscar respuestas en un proceso de construcción conjunta del conocimiento. Es 

un enfoque más dinámico y participativo, que fomenta la reflexión crítica para transformar 

la realidad. 

El academicismo del siglo XIX implantó en el ADN del profesor el concepto de corrección. 

El neoliberalismo imperante depuró ese concepto y degrada al docente a ser figura de control, 

cuya única función sería la de obtener un producto predeterminado. Por esta vía, se ha 

deteriorado el sentido de las instituciones educativas, hasta el punto de que, en nuestro caso, 

considero que, más allá de problemas organizativos, presupuestales o ideológicos, el 

problema más grave de la crisis de la Universidad Nacional es la pérdida del horizonte 

pedagógico. 

Los anteriores son solamente una pequeña muestra de discursos pedagógicos que todos 

suponemos conocer, pero que tienden a desdibujarse muy rápidamente en la práctica 

cotidiana, porque difícilmente la Universidad habla de eso, dado que no hay casi lugares 

en donde esa actividad pedagógica central se piense: si observamos la estructura de la 

institución los lugares de pensamiento específicamente pedagógicos serían las 

coordinaciones, áreas y direcciones curriculares pero, vistos de cerca, estas últimas se ocupan 

de asuntos administrativos como la creación de programas, procesos de acreditación y de 

evaluación y no son lugares de reflexión política sobre lo que somos como comunidad 

escolar. En las Facultades, las coordinaciones de programa se agotan en asuntos 

administrativos como: procesos interminables de inscripciones y cancelaciones, 

programación de salones y acreditación; sin embargo, permanecen como los únicos lugares 

en donde se revisa la cotidianidad del programa, porque las áreas curriculares, que serían el 

lugar natural de la reflexión interdisciplinar en un primer nivel, deben pasar su tiempo 



7 
 

nuevamente en temas de contratación y, nuevamente, de acreditación. La dirección de área 

asiste al comité de directores, allí se supondría un diálogo interdisciplinario de segundo nivel, 

pero en la práctica se reduce a ser un lugar de trámite de asuntos previo al Consejo de 

Facultad, en cuya desbordada agenda una discusión de orden puramente pedagógico sería 

algo totalmente excepcional. 

En el espacio de los posgrados el problema es mucho más grave:  no existe en nuestra 

facultad un solo espacio en donde los posgrados se piensen como ciclo de estudios con 

sus particularidades y especificidades, de manera que no tienen una orientación 

pedagógica general en absoluto. Eso está creando condiciones no solamente de aislamiento 

y ensimismamiento de los programas, sino también crea condiciones para casos de violencia 

simbólica en sus relaciones con el estudiantado. 

Ciertamente, en la Universidad existe la Unidad de Transformación Pedagógica, pero en ella 

no se trata del sentido político que aquí se reseña, sino a temas didácticos y ya tiene una toma 

de partido definida por una sola tendencia pedagógica, a saber, el aprendizaje, como lo define 

su propia presentación:  

En la UTP ofrecemos talleres y sesiones personalizadas para acompañar el diseño de 

cursos centrados en el aprendizaje*. 

En el debate actual sobre políticas educativas ocupa un lugar importante la transformación 

de las instituciones de enseñanza en instituciones de aprendizaje. No es éste el lugar para 

profundizar en él, solamente para mostrar un ejemplo de cómo se han estado tomando en las 

rectorías pasadas decisiones que determinan profundamente aspectos estructurales y 

misionales de la Universidad, sin que sea claro cómo, dónde y por parte de quienes se toman 

esas decisiones; cito dos fragmentos de un investigador de la Universidad de Antioquia, 

…el aprendizaje es una tecnología económica neoliberal de los sujetos, esto es, una 

manera de volver superlativas todas sus habilidades y capacidades para un máximum de 

producción. Esta producción no está solamente pensada como bienes de servicio, sino 

como producción de sí mismo y en esa relación se ordena y se controla la vida de los 

sujetos en la escuela estimulando las competencias y su desarrollo para ordenar sus 

acciones. 

[…] 

El aprendizaje constituye y tiene la tarea de constituir al maestro como un sujeto de control 

y al estudiante como un sujeto autogobernado, a través de un gran equipamiento que viene 

dado por el Estado, los intelectuales de la educación y por las instituciones formadoras. † 

La UTP es la unidad que ha asesorado y determinado los parámetros para las reformas de los 

pregrados que fueron iniciadas por la rectoría anterior. 

                                                           
* http://diracad.bogota.unal.edu.co/utp/servicios 
† Barragán, Bernardo, La escolarización en Colombia (1970-2015) - De las instituciones de enseñanza a las 

instituciones de Aprendizaje, tesis del Doctorado en educación, Universidad de Antioquia, Medellín, 2017, 

pp. 105, 186 (resaltados agregados). 



8 
 

Tenemos un exceso de administración y una tremenda escasez de reflexión pedagógica  

En las condiciones descritas, nuestro lugar esencial de construcción de sentido resulta ser 

muy pequeño, cuando no un no-lugar.    

Cuando se hace una crítica al estado de la educación, en los círculos de poder invariablemente 

se plantea que el problema es que los docentes son malos y se propone siempre la misma 

solución: presionar más, obligarles a estudiar y a comprometerse más; revisar nuevamente 

sus jornadas de trabajo -como pasa en nuestra actualidad- como si el problema central no 

fuera la falta de apoyo a la educación en todos los frentes. En realidad, también el profesorado 

es víctima de una política insidiosa que debe ser transformada por un poderoso movimiento 

que surja de las aulas y retorne la dignidad al ejercicio pedagógico. Mientras el sistema 

educativo habla de “educación de calidad”, lo que hace es implementar políticas de eficiencia 

en el gasto y evaluaciones punitivas que garantizan el control sobre los discursos. 

Por eso, la pérdida de sentido del quehacer cotidiano no es un accidente, sino una estrategia 

política que en las últimas dos décadas ha sido hábilmente instalada en la Universidad 

Nacional y que ha logrado que el ejercicio de la docencia se haya desplazado de la búsqueda, 

del compartir y la ampliación del conocimiento a una suerte de emprendimiento impulsado 

por experiencias exitosas.  

La ausencia de un núcleo de pensamiento pedagógico ha contribuido enormemente a la 

fragmentación de la comunidad. Cuando la identidad se pierde, todo entra en crisis. De eso 

es de lo que hay que hablar y, por eso, hay que recuperar el sentido profundo de 

coordinaciones y áreas curriculares. No me refiero a reformarlas, al menos por ahora, porque 

lo que se requiere es un cambio de pensamiento, no de administración. Con un ajuste fundado 

en lo pedagógico, esas unidades serán el centro desde el cual se proyecte un pensamiento 

renovado que nos vincule interna y externamente a los grandes debates, procesos y luchas 

del momento, Es allí donde se construye escuela en el sentido de comunidad de pensamiento. 

Para muchos es evidente que la Universidad Nacional necesita un cambio de rumbo; de qué 

magnitud, hay diferentes opiniones, yo soy partidario de la constituyente universitaria. En 

todo caso, se evidente que la opción más responsable y respetuosa es que la guía de ese 

cambio fuese pedagógica, pero frente a la casi extinción de la reflexión pedagógica, debemos 

ponernos en capacidad de dar forma a su ausencia, reconocerla y trabajar para superarla. En 

la medida en que empecemos a hacerlo, empezaremos a ver otras perspectivas para nuestro 

quehacer cotidiano y a comprender muchos de nuestros sentimientos y confusiones actuales. 

Y estaremos en la vía de la reflexión sobre lo que debemos planear para el futuro. Frente a 

los discursos de control, expresados en el exceso de administración, lo que necesitamos es 

liberar los pensamientos, los discursos, las voces y rescatar los mejores valores escolares para 

transformar estructuralmente no solamente la facultad o la universidad, sino todo el sistema 

educativo. 

En conclusión, la recuperación del pensamiento pedagógico es la mejor vía para fortalecernos 

individual y colectivamente, de reconocer nuestro patrimonio común y nuestra diversidad y 

la única vía real para hacernos partícipes de la toma de decisiones en el futuro inmediato. 



9 
 

Con o sin constituyente universitaria, hoy necesitamos prioritariamente repensarnos  

Es prioritario restablecer una comunicación respetuosa y profunda con nosotros mismos. La 

Academia en su lado luminoso es una institución de pares. Requerimos revisar colectiva, 

rigurosa y afectuosamente nuestras prácticas pedagógicas y comunicativas, las definiciones 

de nuestros objetos de estudio, los diálogos con otros objetos y prácticas y romper el cerco 

de las especialidades y de los intereses particulares, sin negarlos, pero sin ahogarnos en ellos. 

Debemos reconocer lo que tenemos en común que no niega nuestras singularidades, sino que 

las sitúa en un escenario dialógico; así podremos hablar desde un lugar de fortaleza con las 

instancias externas, recuperar liderazgos, Para presentar un frente común que destierre las 

exclusiones, los abusos de poder y superar inequidades históricas. 

Aunque la crítica a la noción decimonónica de progreso es uno de los pilares del pensamiento 

crítico desde finales del propio siglo XIX, todavía hay un peso enorme sobre nuestras 

cotidianidades que se convierte prácticamente en una cadena: el imperativo de programar el 

futuro, con él, nuestros intentos de cambio e innovación se estrellan contra una imposibilidad 

porque la construcción del futuro posible solamente puede darse de la mano con el estudio 

profundo de las grandes tensiones que vienen del pasado, de las cuales no podremos 

liberarnos si no las analizamos con todo el rigor que la propia academia nos ha dado. “La 

tradición de todas las generaciones muertas oprime como una pesadilla el cerebro de los 

vivos”, decía Marx para advertirnos de la necesidad de encontrar en el pasado el impulso que 

realmente nos permita dejarlo atrás. 

Debemos diagnosticar colectivamente el estado de nuestros objetos de estudio y de nuestros 

estamentos, eso exige recuperar el sentido político y participativo de los claustros y 

colegiaturas, que fueron creadas como instancias de gobierno universitario, construir 

estrategias propias de información, de comunicación y de debate. En el conflicto que 

acabamos de pasar, se dio una valiosa dinámica de recuperación de espacios colectivos de 

deliberación autoconvocados, que contribuyó al pensamiento y a la acción colectiva; ese 

germen debe ser fortalecido para que la deliberación sobre la facultad y la universidad 

vuelvan a ser temas de nuestra cotidianidad y no solamente de la anormalidad académica. 

Con una comunidad autoconsciente, podremos luchar mejor para que las artes tengan el lugar 

que merecen en la estructura universitaria y, más allá, proyectar hacia el país la ingente 

producción y pensamiento que producen todos los días nuestros programas y que permanece 

en gran medida oculta, incluso para nosotros mismos. El signo de los tiempos en la 

Universidad Nacional es el del cambio, nuestra urgencia es llegar a él como un colectivo 

fuerte, claro y asertivo, no con la debilidad inherente a una comunidad dispersa. Corren 

nuevos vientos; es hora de moverse.  

El distanciamiento 

El distanciamiento y la dificultad de diálogo entre la comunidad académica tienen muchas 

causas que deben ser estudiadas: la tendencia moderna a escindir el conocimiento en 

disciplinas fuertemente ensimismadas, la dificultad de reconocer problemas comunes, el 



10 
 

desánimo colectivo cuidadosamente cultivado por el poder político, la tendencia a definir el 

ejercicio de las artes bajo un régimen de singularidad que privilegia la acción personal en un 

contexto de disolución del sentido de lo público… hay una tarea que debe iniciar con diálogos 

profundos; por eso, no propongo algún tipo específico de reforma, sino un reconocimiento 

de lo que somos y lo que hemos sido para, en conjunto, definir qué facultad queremos o 

podemos tener.  

En resumen: un gran acto colectivo de escucha. 

Ese diálogo necesariamente debe ampliarse a los mismos programas de otras sedes: 

Arquitectura de Manizales y Medellín, Artes Plásticas de Medellín, Diseño Industrial de 

Palmira. No para unificar, sino para enriquecer el pensamiento; es absurdo que no estemos 

pensando juntos; redefinir o confirmar los principios compartidos es asunto de voluntades, 

más que de reglamentos. Es importante poner a dialogar los diferentes enfoques políticos 

referentes a definición de roles, formas de dialogar, delimitación de espacios, propósitos y 

criterios generales sobre los que se sitúen las didácticas y definiciones específicas diversas. 

Eso presupone una delimitación cuidadosa de las esferas de público y de lo íntimo y sus 

interacciones y una clara necesidad: esa acción debe involucrar estructuralmente los tres 

estamentos que nos componen. 

Para iniciar ese amplio diálogo, la primera condición es plantear una decanatura cercana a 

la comunidad, abriendo radicalmente las posibilidades de comunicación y de información. 

Actualmente, la Facultad contraría su propia naturaleza: no es buen lugar de encuentro, 

expresión, comunicación o información. Las políticas elitistas de la división de divulgación 

cultural y patrimonio, perdiendo su sentido universitario, han causado un grave daño a la vida 

académica y es urgente contribuir a la recuperación de su sentido público. Las redes sociales 

son útiles y tienen un gran potencial, pero no pueden nuestra única fuente de comunicación. 

Necesitamos espacios, a los que contribuirán el Centro de Divulgación y Medios y 

Unimedios. 

Aunque, evidentemente, en nuestros problemas hay otras fuentes externas; por ejemplo, la 

rutinaria limitación presupuestal que convierte la emulación en rivalidad indeseable entre 

personas y unidades y estamentos, el distanciamiento se alimenta de hechos como que entre 

las disciplinas hay historias compartidas que nociones equivocadas de especialización y de 

defensa de lo propio han desvirtuado, empobreciendo los intercambios y la forma de las 

disciplinas de verse a sí mismas. 

La Escuela de Bellas Artes en su fundación tenía una sección de arquitectura y estaba 

conectada con la Escuela Nacional de Música. El programa de ingeniería, a comienzos de 

siglo XX sentó las bases para el programa de arquitectura, que luego propició el nacimiento 

de Diseño industrial; en Bellas Artes hubo prácticas de cine y de ella surgió Diseño Gráfico. 

Es tiempo de dejar de insistir en diferencias epistemológicas, que nadie niega, y 

trasladar la atención a los problemas políticos comunes que enfrentamos. De que la 

enseñanza de las artes recupere su experiencia integral.  



11 
 

Los diálogos que se proponen no serán para hacer la tarea, no tendrán agenda ni productos 

predeterminados, versarán sobre preguntas y reflexiones esenciales. Una mala práctica 

común en la UN es la de administraciones que llegan con su paquete de cambios, sin consultar 

lo que se ha hecho ni evaluar las razones que justificarían el cambio. Los procesos de reforma 

que están en curso, sin ser negados, deben entrar en estado de suspensión, hasta tanto no haya 

una definición de principios construidos por la facultad en su conjunto y se defina el rumbo 

de la constituyente universitaria. 

Las transformaciones llegarán cuando haya claridad respecto de lo que queremos y cómo lo 

queremos. Venimos de veinte años de un régimen autoritario, descalificador y excluyente. 

No necesitamos más reformas parciales que sigan fragmentando nuestra cotidianidad. 

 

2. 

Una Reflexión colectiva sobre la salud emocional de la comunidad. Las políticas 

educativas neoliberales, los abusos de poder, la pandemia y el conflicto en la Universidad 

generan hoy un estado generalizado de vulnerabilidad. 

Para cualquier pedagogo, la pregunta sobre el sentimiento de su comunidad es punto de 

partida esencial. Este siglo se ha caracterizado entre otras cosas por la irrupción de toda clase 

de movimientos de resistencia que van desde la reivindicación de la no violencia y el diálogo 

con el planeta hasta la resistencia en las calles con diversos grados de violencia. Nadie puede 

desconocer que las poblaciones están hartas; de la pobreza, de la falta de oportunidades, de 

la discriminación, de que su destino se juegue en las bolsas de valores, de que las decisiones 

siempre se tomen en los mismos lugares de poder, de consumir una cultura de masas 

deleznable, de ser invisibles.  

La verdadera pedagogía reivindica el sentimiento, no el sentimentalismo ni la manipulación 

emocional, sino el que representa una forma de estar en el mundo y expresa una condición 

política. 

Un tema fundamental de nuestros diálogos será construir una estructura sólida de estudio, 

escucha y cuidado en relación con la salud emocional, que representa un problema global, en 

particular para el campo educativo. Los abusos de poder en la Academia son un riesgo tan 

cercano como los riesgos de lesiones en la práctica deportiva profesional. La Academia, en 

tanto fuente de legitimidad para el conocimiento, es una institución de poder y, si no es 

consciente de eso, en su interior pueden medrar toda clase de abusos, de los cuales las 

violencias basadas en género son solamente una parte, muy visible y muy preocupante, pero 

no la única.   

A eso contribuyen muchos factores; uno de ellos proviene de la naturaleza misma de la 

institución académica, que tiende al elitismo, (recordemos la fricción, en la designación 

reciente de rector, entre los conceptos de democracia y meritocracia). Los métodos 

dogmáticos de la Academia desde el siglo XIX y el método lancasteriano, que asumió como 



12 
 

lema La letra con sangre entra y la labor con dolor, fueron adoptados por los gobiernos, y 

aún se enseñaban en las escuelas normales en el siglo XX.  

El abuso de poder no es un accidente, ni se debe a algunas “manzanas podridas”. Hoy, 

pedagogías tecnocráticas delatan una profunda aberración en el sistema, que no nos permite 

dialogar. Lo decimos todos los días: tenemos la impresión de estar trabajando para la 

administración, no que ella trabaje para la docencia. Si la pedagogía se deja librada solamente 

al sentido común, frecuentemente se inicia repitiendo la manera como uno fue formado, casi 

siempre con grandes dosis de arbitrariedad. Y sus estereotipos se idealizan como sucede en 

la película Whiplash. Hay cientos de documentales que describen excesos continuados de 

poder de directores de orquesta o de cine, a nombre de su genialidad y esas prácticas se 

normalizan. El movimiento me too ha evidenciado arbitrariedades que datan prácticamente 

del inicio del cine como industria. Los abusos de poder son tan viejos como la escuela, así 

ella sea una institución basada en el respeto y dedicada al cuidado; no basta con declaraciones 

condescendientes, si no hay una actividad consciente y alerta, los abusos ocurren como las 

lesiones en un partido de fútbol. 

No es simplemente un problema de buenos y malos; es uno de tantos problemas de un sistema 

político interesado en acallar el pensamiento crítico, de manera que termina favoreciendo las 

malas prácticas y degrada ejercicio de la docencia a una actividad burocrática de control de 

las mentalidades. Por eso, hay que conversar sobre nuestras propias definiciones. Hablar de 

cómo el sistema de poder trabaja todos los días, utilizando ingentes recursos financieros, 

humanos y artísticos para mantener formas manipulación de las subjetividades. Una facultad 

de artes tiene que reflexionar eso y ponerse en capacidad de ofrecer alternativas éticas y 

políticas.  

Si recuperamos al menos parcialmente la salud de la comunidad, podremos enfrentar otros 

retos que se relacionan con esferas externas a la Facultad. Hay que debatir con fortaleza sobre 

el lugar y el rol de las artes en la estructura de la Universidad Nacional, pues su situación ha 

estado marcada por la inequidad. No tiene presentación que se diga que la Facultad de artes 

está casi siempre en estado cercano a la quiebra y que sus mejores esfuerzos se tengan que 

desdibujar pagando un déficit que no termina.  

El problema de la Universidad es de sentido, no de gestión, dice el sabio profesor José 

Gregorio Rodríguez. Necesitamos cuerpos colegiados que puedan reflexionar y construir 

sentido, no que se desgasten gerenciando la escasez. Los recursos propios de la Facultad, que 

pueden ser muchos sin negar sus compromisos misionales no deben nunca ser destinados a 

funcionamiento, sino a inversión. Lo contrario, es una forma de abuso de poder sobre la que 

debemos actuar. 

 

 

 

 



13 
 

3.  

Una política de comunicación e información que relance la publicación y divulgación de 

nuestras producciones y abra diálogos profundos en la Facultad, con la Sede, con la 

Universidad y con el país. 

Publicaciones 

El número de publicaciones de la Facultad se redujo sustancialmente en los últimos años, 

mientras que nada hace pensar que la producción de documentos e investigaciones haya 

bajado su ritmo. El conocimiento construido no puede quedarse en el círculo estrecho de 

donde surgió; debe dirigirse sobre todo al exterior. La voz, las imágenes, los sonidos, los 

proyectos, productos y diseños deben estar en las salas especializadas, en las bibliotecas y 

centros de documentación, en los museos y en la calle. No exagero diciendo que la Nación 

entera espera saber cómo se están pensando en nuestra Facultad sus objetos de estudio y es 

un deber político responder a ese deseo. La facultad tiene que reflexionar sobre eso y ponerse 

en capacidad de visibilizar nuestro pensamiento, nuestras producciones y recuperar un 

liderazgo intelectual, estético, ético y político, porque muchas de nuestras investigaciones y 

producciones se están dirigiendo a un público muy restringido o, incluso, están quedando 

guardadas sin mayor difusión.  

Eso exige un activismo estructurado y tener una amplia plataforma de divulgación del trabajo 

académico. Por señalar un solo ejemplo, el doctorado en arte, arquitectura y ciudad debería 

tener al menos un evento anual de carácter nacional. La difusión del conocimiento se refiere 

a mucho más que las revistas indexadas. El término publicación se refiere a hacer público. 

Sin descuidar las formas tradicionales, hoy en día hay un amplísimo rango de posibilidades 

de publicación y encuentro en Red; la Facultad debe apoyar varios niveles de publicación, 

desde revistas cercanas a la cotidianidad, hasta productos editoriales muy elaborados, 

orientados por cuerpos colegiados propios y que podrían estar vinculadas a los Programas de 

Trabajo Académico, trabajos de promoción y sabáticos de los docentes y a actividades 

curriculares y extracurriculares estudiantiles.  

No es difícil alimentar todo un sistema de publicaciones con los productos habituales de los 

cursos y actividades académicas, sin necesidad de crear nuevas instancias o actividades; 

desde reseñas y traducciones, hasta documentos de reflexión y análisis de gran envergadura, 

pasando por creaciones de todos los órdenes, se encuentran en todos los espacios de la 

Facultad y muchas de esas producciones merecen participar en dinámicas de enriquecimiento 

mutuo, diálogos e intercambios en diversas plataformas y formatos y con diversos públicos. 

Comunicaciones 

Uniendo personas y recursos de la Facultad y las posibilidades que ofrecen unidades como 

Unimedios y el IECO, se debe construir una red de comunicación hacia el interior y hacia el 

exterior, veraz, rigurosa y amable, en donde puedan circular temas relacionados con la vida 

de la comunidad, los procesos y definiciones políticas que nos conciernen y la difusión de 

eventos. En este sentido me comprometo, si llego a la decanatura a mantener un espacio 



14 
 

permanente de información desde ella, con una regularidad no mayor a tres semanas. 

Llevamos décadas sin siquiera ver a las autoridades universitarias, no tenemos medios de 

comunicación, diálogo con ellas y, mucho menos, de debate, acción tan necesaria para la vida 

universitaria.  

Tres hechos actuales nos muestran el frágil estado de nuestras comunicaciones. Es 

verdaderamente lamentable que el único medio masivo de comunicación entre docentes de 

la Universidad es una lista de correos en el correo oficial. Si bien ha prestado servicios 

importantes e interesantes, evaluada con rigor académico actualmente su acción es 

vergonzosa. Si una facultad como la nuestra con sus recursos comunicativos no estuviera en 

capacidad de construir para sí misma unos medios propios, sería una realidad verdaderamente 

alarmante; creo que tenemos la capacidad no solamente de hacerlo, sino también de ofrecer 

a la universidad en su conjunto alternativas comunicativas. En segundo lugar, y esto no 

incluye juicios de valor a nadie, menciono la fuerte ruptura entre decanatura y una parte 

significativa de la comunidad durante el paro que acaba de darse, el más duro en mucho 

tiempo. Fue muy claro el conflicto entre las comunidades y sus dirigentes o representantes, 

y, en él, la falta de comunicación fue un problema evidente que agravó todas las 

circunstancias. A esto se suma el tercer hecho: la ausencia de fuentes confiables de 

información que está alimentando molestias, enfrentamientos, falsas acusaciones y 

ocultamientos de verdades y un altísimo nivel de confusión, de desaliento y de 

enfrentamiento en todos los niveles. 

Publicación, comunicación e información deben constituir un frente muy sólido de 

recuperación de la salud de la comunidad como tal, pero debe complementarse con un 

programa muy estructurado y profesional de escucha. Durante el paro tuve noticias de 

algunas iniciativas que, de diferentes frentes, espacialmente en Ciencias Humanas, se están 

dando la Facultad debe apoyar y ampliar estas iniciativas. 

Adicionalmente, incluyo en este campo la necesidad de apoyar para fortalecer los programas 

de prácticas y pasantías, consultando las experiencias fuertes que se han construido en el 

pasado, por ejemplo, por el programa de Diseño Industrial y de evaluar la posibilidad de que 

exista una unidad específica de los posgrados, en conjunción con las áreas curriculares 

actuales, pero con propósitos propios porque tienen problemáticas muy específicas y por su 

naturaleza con frecuencia desbordan las lógicas disciplinares de las áreas. 

Las transformaciones de fondo llegarán cuando haya claridad respecto de lo que queremos y 

cómo lo queremos. Venimos de veinte años de un régimen autoritario, descalificador y 

excluyente. No necesitamos más reformas parciales que sigan fragmentando nuestra 

cotidianidad. 

 

 

 

 



15 
 

4.  

Impulsar la creación de un sistema nacional de investigación en artes y humanidades y 

un centro nacional de la imagen 

 

La investigación y las artes. 

Uno de los elementos que siguen requiriendo un tratamiento especial tanto en el ámbito 

universitario como en los espacios culturales en Colombia es la investigación en relación con 

las artes. Hay ya bastantes discusiones teóricas que justificarían una centralización del tema 

por parte del Estado en un organismo específico y, por otro lado, los modos como se asume 

en el ámbito nacional la legitimación de la producción y de la investigación en las artes deja 

aún mucho que desear. La tensión entre las formas hegemónicas que –con gran peso del 

ámbito comercial- definen identidades de personas, regiones, lugares, cultura material y 

espiritual y otras formas locales, marginales, espontáneas o tradicionales no es muy clara y 

sus intersecciones merecen ser mucho mejor estudiadas desde una perspectiva estatal con el 

apoyo decidido de la Academia. 

El mundo de la producción artística es extraordinariamente rico y las obras de creación pura 

son solamente una parte de él. Nuestra facultad, en donde hace presencia un rango 

inusitadamente amplio de matices que, sospecho, no es común en el mundo, es muestra 

fehaciente de ello. Sin embargo, a pesar de tener todos los insumos conceptuales para la 

comprensión de su complejidad –o, por lo menos, para su estudio- la Facultad ha fragmentado 

el problema de la misma manera como se ha fragmentado su comunidad. Pensemos en la 

gran paradoja que significa que seamos una facultad de artes, una de cuyas áreas curriculares 

se llama “artes”; entonces, ¿las otras qué son? 

Esta fragmentación hace que, por señalar solamente un caso, en dos décadas no haya 

encontrado la cohesión para enfrentar como un problema común la pérdida de toda clase de 

relaciones con el sistema de cultura, patrimonio y museos de la Universidad.  

Hice parte del consejo de facultad que, con la muy sabia dirección de Beatriz García, abordó 

la reestructuración académico administrativa que se adelantó en toda la universidad a finales 

del siglo XX e inicios del XXI. Fue un gran trabajo, inteligente, sensible y cuidadoso. No 

pasaban aún diez años de la reforma Mockus-Páramo que, según mis investigaciones, creó 

el mejor programa que se haya planteado para la enseñanza superior de las artes plásticas e 

intuyo que tuvo también grandes valores para todas las otras disciplinas. Dicha 

reestructuración depuró la estructura administrativa, actualizó los problemas a tratar y fue 

muy respetuosa con las especificidades de las disciplinas, al tiempo que creó espacios muy 

fuertes de trabajo común, como la Escuela Interdisciplinar de Posgrados y nuevos Institutos.  

La arquitecta Beatriz estaba adscrita al Instituto de Investigaciones Estéticas y comprendía 

muy bien la necesidad de fortalecerlo y defender su tradición, creada desde los años setenta, 

pero también, como arquitecta, tenía muy clara la dimensión de los lenguajes y las prácticas 

artísticas, de manera que propuso y materializó los cuatro institutos que desde ese momento 



16 
 

teóricamente guían la investigación en la Facultad. Digo “en teoría” porque sus realizaciones 

han sido muy irregulares y tienden a reducirse a ser oficinas de trámite de proyectos y de 

adjudicación o solicitud de tiempos en jornadas de trabajo. 

Considero un gran logro la estructuración de esos institutos, para mí fue verdaderamente un 

honor ser el primer director del Instituto Taller de Creación, el primero de su naturaleza en 

el país, darle forma y echarlo a andar; ese conjunto de institutos sigue siendo muy pertinente 

e importante, pero se ha desvirtuado por la enorme presión que ejercen los intereses 

individuales y grupales que van en contravía del pensamiento integral. 

¿Habrá alguna disciplina que no tenga algo que ver con la tecnología, la ciudad, el hábitat y 

el territorio, o con la creación? Sin embargo, pareciera que la esencia de los institutos fuera 

la de ser unidades relacionadas con un programa curricular. La tendencia a definir toda la 

estructura académica por sectores muy delimitados rompe las posibilidades de tener un 

componente de investigación fuerte y profundo que contribuya a superar la inmadurez de la 

comunidad. 

El debate sobre los modos de investigar en las artes ha avanzado mucho en las últimas 

décadas y se ven algunos avances en la universidad, pero la necesidad mayor hoy en día se 

relaciona con las políticas nacionales y la situación no cambiará hasta tanto no se den cambios 

profundos en los gobiernos –el universitario y el nacional- y la facultad de artes de la 

universidad de la Nación debe tener una presencia asertiva y propositiva, teniendo en cuenta 

elementos como los siguientes: 

Antecedentes  

El esquema básico de la Universidad como la conocemos hoy, se remonta a su 

reestructuración en 1935, año de la Ley Orgánica. En ese momento fueron creadas la 

Universidad Nacional y la escuela Normal Superior, situándose en esta última las 

humanidades que iniciaban su definición como disciplinas universitarias. Las Escuelas de 

Bellas Artes y de Música, el Conservatorio Nacional, deberían tener una comunicación con 

ambos ámbitos y, de hecho, la primera se trasladó a las instalaciones de la Universidad, pero 

simultáneamente se les adjudicaba como propósito importante la formación de docentes que 

viajaran a todas las regiones, en particular a las escuelas rurales. Esta fusión fracasó por 

molestias políticas, diferencias ideológicas y posturas personalistas, de manera que la fusión 

sólo se dio 30 años después. Por otro lado, la Normal Superior fue cerrada apenas pasados 

un poco más de quince años, de manera que en los años sesenta, cuando las disciplinas 

artísticas y humanísticas empezaron aclimatarse nuevamente en el campus universitario, la 

Universidad Nacional tenía una estructura decididamente comprometida con el pensamiento 

científico y el único espacio cercano a nuestros ámbitos era la facultad de arquitectura, que 

había construido una verdadera escuela de arquitectura nacional.  

Aparte de eso, las humanidades y las artes tuvieron que llegar a construir un espacio en la 

estructura universitaria en los años sesenta. A partir de la configuración de la actual facultad 

de artes a partir de 1965, la construcción de una universidad con una perspectiva académica 

realmente integral que comprende el valor de la presencia de los campos de las humanidades 



17 
 

y las artes ha avanzado, pero todavía tiene tareas pendientes, en particular porque a partir de 

la reforma académica 2005-2009 la hegemonía de las ciencias aplicadas y los criterios de 

eficiencia impuestos al modelo educativo han endurecido el pensamiento universitario, 

planteando un gran retroceso respecto del proceso que se estaba llevando en la última década 

del siglo XX. 

A la Universidad todavía le cuesta entender y, por lo tanto, asumir la responsabilidad política 

y administrativa que le corresponde en relación con la facultad de artes, a la cual debe tratar 

con equidad y, si es necesario, luchar por presupuestos adecuados donde debe ser, en las 

instancias externas, no trasladando el problema a su interior, obligándola a sacrificar parte de 

su esencia y del cumplimiento de sus deberes misionales. El enorme aporte que en lo cultural 

ofrece una facultad de artes no se compara con otras dimensiones más pragmáticas de la vida 

social; las artes deben ser reconocidas en su especificidad. 

Una universidad sana no puede mantener unidades en estado permanente de excepción. Ese 

es un debate que no puede darlo una comunidad dispersa y dividida internamente. 

El pensamiento de la investigación en la Universidad ha reconocido como parte integrante la 

creación artística (que está presente bajo una diversidad de modalidades en nuestra facultad, 

no solamente como producción de obra de arte), pero en muchos terrenos aún sigue siendo 

un reconocimiento nominal que necesita volverse concreto. Y la ampliación de ese camino 

pasa necesariamente por asumir la una gran necesidad de pensar un modelo de universidad 

verdaderamente nacional, que abra caminos alternativos; modelo que, bajo las condiciones 

actuales, sólo surgirá rompiendo las lógicas centralistas y asumiendo la gran riqueza cultural 

de la Nación y de sus sedes. Así como en muchas ocasiones el arte ha sido lo otro del 

pensamiento universitario, los pensamientos de los pueblos originarios todavía siguen siendo 

lo otro para la Academia. Las comunidades sociales y académicas de las artes son guardianas 

de saberes que la modernidad eurocéntrica dejó en los márgenes, pero su recuperación no se 

logra apropiando acríticamente, gestos, rituales o acciones descontextualizadas; el verdadero 

cambio exige desplazarse de la racionalidad instrumental, que tiene un sentido y un lugar, 

pero no debe seguir siendo hegemónica. El contacto generador, fructífero y nutritivo con los 

otros lugares y cosmovisiones exige una lógica integral, sensible, rigurosa y muy cuidadosa. 

Reconocer que todos estamos en el margen. En esa lógica, las artes deben cumplir una 

función central, salir de la lógica neoliberal de los productos y retomar el problema de la 

experiencia. 

En todo caso, esas tareas presuponen la presencia del Otro que interpela y contribuye a 

depurar el pensamiento. Hay que dialogar y pensar alianzas con otras facultades y otras 

disciplinas; por ejemplo, con la facultad de Ciencias Humanas, que adelanta la Misión 

ciencias humanas. Hacer posible una acción de gran envergadura que fortalecería el campo 

de la cultura, asociándole el debate que la Facultad de artes lleva varias décadas adelantando, 

sobre la investigación y la creación en artes y su validación académica y social. Una alianza 

fuerte, sustentada en la legitimidad de la Universidad de la Nación que proponga a los 

ministerios de educación, cultura y ciencias la configuración de un sistema nacional de 

investigación en artes y humanidades. No se debe seguir el proceso que han apoyado 



18 
 

universidades privadas y organismos como Acofartes para garantizar un pequeño nicho en el 

Ministerio de ciencias –que detenta todo el poder legitimador de la investigación- sometiendo 

las producciones artísticas a una lógica cientifista que no tiene mayor relación con su 

naturaleza y, de paso, a las imposiciones de la economía naranja y las industrias culturales. 

Las artes y las humanidades necesitan un lugar propio y digno en todos los ámbitos del 

pensamiento 

En busca de una Nación diversa 

A pesar de los logros de la Constitución de 1991, como la institucionalización de campos 

como la educación artística y la etnoeducación, hay mucho trabajo por hacer todavía. Por 

todas partes encontramos distintos signos que delatan lo mismo: el desinterés nacional por lo 

relacionado con humanidades, artes, cultura y, por extensión con la educación. No porque no 

se reconozcan sus valores y potencialidades, como mucha gente aún cree, sino porque -

justamente- se les reconocen; hay un formidable aparato de poder destinado a acallar y 

distorsionar sus desarrollos que, bien comprendidos y asumidos, pueden suscitar una 

transformación radical en la sociedad. El discurso hegemónico cultural en Colombia, a pesar 

de la cantidad y variedad de manifestaciones regionales, ahonda el abismo que separa las 

élites con sus valores cosmopolitas a los que denomina alta cultura y las poblaciones sumidas 

en la ignorancia de sus memorias, sus devenires y de sus propios sentimientos, neutralizadas 

y controladas por expresiones adocenadas que construyen las propias élites, que constituyen 

la baja cultura. 

Hay que hablar con proyectos alternativos como la Universidad Autónoma Indígena 

Intercultural UAIIN, del Consejo Regional Indígena del Cauca- CRIC o la especialización 

Pedagogía de la Madre Tierra, creada por Abadio Green y, sobre todo, con las sedes de 

frontera de la UN. Si hay una plataforma ideal para estimular, enriquecer y profundizar 

proyectos de nación inclusivos es la de los campos de las artes, pero no con la lógica de 

comunicación en una sola vía, como se percibe en los programas de admisión especial. La 

Facultad podría liderar experiencias innovadoras como programas de artes integradas (o, 

tal vez mejor, programas integrales de artes) en los cuales, en vez de seguir un enfoque 

convencional que subdivide permanentemente el problema en unidades más pequeñas y 

especializadas, convocara una base esencial de la experiencia; saberes académicos y saberes 

locales, reconocidos en su complejidad, trabajando juntos para, en un segundo nivel, 

proponga especialidades muy precisas de modo  que fueran lugar de encuentro de dos grandes 

tradiciones: los lenguajes y pensamientos regionales y los lenguajes y pensamientos 

académicos en un espacio fundamentalmente dialógico e interdisciplinario. En esta 

exploración, dos sectores que pueden aportar mucho son el de los actuales estudiantes de 

admisión especial y la comunidad egresada. 

El estudiante de doctorado William Martínez, reportero gráfico e investigador avanza en la 

propuesta de pensar un centro nacional de la imagen, que recogiera una amplia gama de 

imágenes, pensamientos, reflexiones e investigaciones en relación con la imagen y la 

memoria de la Nación. Creo que es una excelente iniciativa que la Facultad de Artes debería 



19 
 

apoyar y aportar en la misma dirección señalada para el sistema nacional de investigación en 

artes y humanidades. 

 

La extensión 

Aparte de estas ideas de un nivel de país, hay un sector que une nuestra cotidianidad y 

nuestras acciones a distintos sectores externos: la extensión.  

La extensión invoca dos grandes preocupaciones: la proyección del conocimiento 

universitario hacia la vida social en términos muy precisos y prácticos y el apoyo a la 

financiación de la Facultad. 

En cuanto a la primera, es importante fortalecer un programa de oferta de actividades de 

diferente índole que, con un sólido fundamento pedagógico construido desde los programas 

curriculares, construya un trabajo sistemático que aporte a la educación y la investigación de 

las comunidades externas con elementos surgidos tanto de la investigación y divulgación de 

nuevo conocimiento, como de los conocimientos generales de nuestras comunidades y, por 

otro lado, un claro y profundo espacio de extensión solidaria que acompañe y apoye a las 

comunidades en sus procesos cotidianos.  

Estas actividades deben recoger múltiples iniciativas y posibilidades del cuerpo docente que 

pocas veces tienen eco en la administración central y, también, convocar a la comunidad 

egresada y la estudiantil. 

En cuanto el aporte a la salud financiera de la Facultad, debería encontrase un equilibrio entre 

la calidad académica y las transferencias que estas actividades produzcan, siguiendo siempre 

el principio de priorizar el saldo educativo de las actividades y su potencial formativo hacia 

la comunidad estudiantil. La otra faceta de la extensión son los grandes, medianos y pequeños 

proyectos que requieren de un equipo especializado, de una experticia y experiencia en el 

campo. Serán nombradas al frente de estas unidades personas que cuenten con toda la 

idoneidad y eficiencia en su trabajo. 

Todo esto requiere una serie de decisiones administrativas; siempre con la guía de una estricta 

condición ética, deben darse algunos ajustes como, por ejemplo, hacer un exhaustivo análisis 

par reducir trámites innecesarios, propender a la contratación previa, respetar el principio de 

que los ingresos por extensión, como ya se dijo, no vayan a financiar el funcionamiento –que 

es responsabilidad de la institución universitaria y no de su comunidad-  y estimular la 

actividad estudiantil y egresada.  

 

 

 

 



20 
 

Consideraciones finales 

Si se hubiera de definir la democracia podría 

hacerse diciendo que es la sociedad en la cual 

no sólo es permitido, sino exigido, el ser 

persona.         María Zambrano 

 

Reitero la definición central de esta propuesta: se trabajaría desde el comienzo con el 

propósito de fortalecer la comunidad mediante un trabajo colectivo que involucre a todos los 

sectores de la Facultad: estudiantil, docente, egresado y administrativo, a través de encuentros 

programados desde las coordinaciones curriculares, de donde saldrán insumos para participar 

en la toma de decisiones institucionales. Ese proceso deberá fortalecer la comunidad para 

que tenga una presencia más fuerte en el contexto universitario y en el nacional. Es el 

momento para eso, una ocasión que no hemos tendido en dos décadas, en las que han 

predominado unas condiciones adversas para asumir un papel activo y propositivo en los 

procesos que nos conciernen. 

La Universidad enfrenta un proceso de cambio que se ha denominado constituyente. En 

términos ideales, se trataría de una refundación, proceso en el cual debería participar toda la 

comunidad, pero es muy posible que, al menos en su etapa más fuerte, la discusión se centre 

en el problema de la gobernabilidad, como ha sucedido en los movimientos universitarios 

desde hace más de un siglo. En uno u otro escenario, la comunidad de la facultad de artes 

debe estar a la altura del compromiso para tomar sus propias decisiones. 

Con o sin constituyente, la Facultad de Artes de la Sede Bogotá requiere de una refundación. 

Un proceso de esa naturaleza no se hace de un día para otro, requiere por lo menos de dos 

grandes condiciones previas: un muy cuidadoso diagnóstico de su situación actual y de las 

razones específicas que justifican ese cambio, y un nivel de diálogo y debate muy cualificado 

para orientar adecuadamente ese proceso. 

Cuál sea el horizonte renovado que la guíe, solamente lo puede saber ella. No pretendo tener 

en mi cabeza un modelo que quiera empezar a desarrollar o a imponerle. Espero en los 

próximos dos años cambiar la idea de que las condiciones administrativas y financieras deben 

determinar cómo la Universidad de la Nación debe pensar sus objetos de estudio y que el 

centro de gravedad se sitúe en la reflexión pedagógica. 

Nuestro núcleo de sentido parte de nuestros pensamientos, nuestras prácticas y de nuestro 

sentir colectivo, convocados por la realidad contundente de que somos una institución y, por 

lo tanto, una comunidad educativa. Si logramos recentrarnos, estaremos en la dirección 

adecuada para que la Facultad alcance su mayor potencial y cumpla con todas las 

expectativas que la sociedad se hace de la universidad dela nación. 

Muchas cosas nos dispersan, nos invisibilizan mutuamente, nos debilitan y nos desalientan. 

En un conglomerado tan grande y complejo como es nuestra facultad y con los complejos 

tiempos que atravesamos, me parece sorprendente que no tengamos un análisis colectivo del 

impacto sobre el pensamiento de los talleres de circunstancias como la demolición del 



21 
 

edificio 303 y los eventos subsiguientes, de la pandemia y la virtualización brusca de las 

asignaturas o de las condiciones que genera realizar talleres de artes plásticas en un edificio 

de rigurosa conservación arquitectónica, o del impacto de las tecnologías de la 

representación, por mencionar sólo algunos factores de orden espacial; que sólo haya tres 

candidatos para la decanatura (todos hombres), que por primera vez no haya candidaturas 

desde el programa de Arquitectura, cuya presencia ha sido tradicional en estos procesos; que 

para llenar la vacancia de la representación profesoral al consejo de facultad, solamente haya 

una plancha, como sucedió también en la última elección de representantes estudiantiles para 

el Consejo de Facultad. 

Parece que, por fin, Universidad Nacional comprende que su primer compromiso es pensarse 

de forma permanente y crítica a sí misma, como condición fundacional para poder llevar a 

cabo sus funciones misionales. La forma actual de Facultad no logra dar cuenta de su 

complejidad. Mis investigaciones me han mostrado que es necesario hacer un gran 

diagnóstico que abarque desde la reforma de 1993 hasta el día de hoy, antes que proponer 

reformas parciales que, sumadas, no constituyen un proyecto de Facultad. Para establecer la 

reflexión colectiva que nos permita pensar los grandes cambios, hay una condición: hablar 

entre nosotros, reencontrarnos, saludar nuestras semejanzas y diferencias, escuchar a las 

generaciones egresadas; reconocernos como comunidad diversa con un proyecto común, a 

través de una gran acción de escucha mutua que precederá a nuestra gran acción política: la 

refundación de la Facultad de Artes.  

 

Respetuosamente, 

 

Miguel Huertas  

Escuela de Artes Plásticas – Doctorado en Arte, Arquitectura y Ciudad, línea Estética y Crítica 


